
Quaderni di Storia della Chiesa

13

La collana «Quaderni di Storia della Chiesa» (QSC) vuole essere un’occasio-
ne di dialogo fra studiosi e istituzioni. Il Dipartimento di Storia della Chiesa 
dell’Università della Santa Croce promuove contributi che favoriscano una 
sincera sensibilità culturale per la storia. Cosí si intende avviare ad una com-
prensione del presente attraverso le esperienze e gli eventi del passato di cui 
l’uomo, nel suo tentativo di ricerca dei valori e della fede, è stato nelle varie 
epoche protagonista.



I edizione 2025

© Copyright 2025 – Edizioni Santa Croce s.r.l.
Via Sabotino, 2/A – 00195 Roma

Tel. (39) 06 45493637
info@edusc.it

www.edizionisantacroce.it

ISBN 979-12-5482-431-3



Łukasz Żak

CORPUS CHRISTI 
ET VICARIUS CHRISTI

I papi rinascimentali e l’eucaristia

EDUSC 2025



                                                          

				       

				     Alla famiglia Janik



INDICE

Sigle e Abbreviazioni ............................................................................................................9

Ringraziamenti.......................................................................................................................11

Introduzione...........................................................................................................................13
1. Il Corpus Christi.................................................................................................................14
2. Il vicarius Christi...............................................................................................................20
3. Le fonti ...............................................................................................................................25

I libri contenenti rubriche: i cerimoniali, gli ordines e i tractati............................26
I diari dei maestri cerimonieri .....................................................................................32
I commenti alla liturgia.................................................................................................37

4. La struttura del libro........................................................................................................40

Capitolo I
La devozione eucaristica nell’Europa e nella Roma tardomedievali.............45

1. Il contesto europeo...........................................................................................................45
2. Il contesto romano...........................................................................................................56

Parte I
VICARIUS CHRISTI ET CORPUS DOMINI

Capitolo II
L’arrivo della festa del Corpus Domini alla corte pontificia..........................67

1. Il calendario liturgico della curia papale.....................................................................68
2. I messali pontifici..............................................................................................................75
3. La predicazione.................................................................................................................86
4. Le prime processioni pontificie.....................................................................................92

Capitolo III
Il Corpus Domini e l’idea della crociata (Viterbo 1462)........................................97

1. Il contesto storico ed ecclesiale.....................................................................................97
2. L’allestimento della cerimonia................................................................................... 102
3. Tra Roma, Gerusalemme e Viterbo........................................................................... 107
4. Rodrigo Borgia: co-regista della festa?..................................................................... 117
5. Il tableau vivant di Rodrigo Borgia............................................................................ 129



– 6 –

indice

Capitolo IV
Il Corpus Domini e i cambiamenti del mondo curiale.......................................... 141

1. I papi organizzatori della festa del Corpus Domini .............................................. 143
L’allestimento delle strade.......................................................................................... 143
I preparativi della processione.................................................................................... 146
I primi vespri e gli ultimi preparativi ...................................................................... 153
La processione .............................................................................................................. 155
La messa ........................................................................................................................ 165

2. I papi come arbitri nei conflitti di precedenza ....................................................... 168
L’assegnazione dei posti in cappella: i primi vespri .............................................. 169
Le liti tra i ceti curiali: la processione....................................................................... 173

Parte II
VICARIUS CHRISTI HOSTIAM OFFERENS

Capitolo V
Il papa: celebrante o partecipante alla messa?...................................................... 199

1. I papi come celebranti della messa tra Trecento e Quattrocento: 
    uno sguardo d’insieme ................................................................................................ 199

Gli elenchi dei giorni in cui il papa doveva celebrare la messa........................... 199
La frequenza delle messe presiedute dal pontefice 
tra il Trecento e il Quattrocento................................................................................. 204

2. I papi rinascimentali e la frequenza delle messe ................................................... 208
Il pontificato di Niccolò V: la fine della liturgia pastorale? ................................. 208
I papi come celebranti tra il XV e il XVI secolo ...................................................... 211

Capitolo VI
Un papa perfetto: osservatore o celebrante della liturgia?.......................... 215

1. Il modello di papa esemplare e la frequenza delle celebrazioni liturgiche..... 215
2. La frequenza delle celebrazioni eucaristiche 
    nel basso Medioevo: alcuni esempi ..................................................................... 225
3. La teologia sacramentaria di Niccolò V.............................................................. 230

Capitolo VII
Cristo assiso sul trono ovvero la messa celebrata in presenza del papa........239

1. Lo svolgimento della celebrazione............................................................................ 240
2. Elementi chiave della liturgia..................................................................................... 246

Il trono............................................................................................................................ 246
Le vesti bianche e rosse................................................................................................ 260
Le preghiere ad circulum............................................................................................ 265

3. La percezione della messa in praesentia pontificis................................................. 270



– 7 –

indice indice

Capitolo VIII
Il culto eucaristico e le dinamiche del papato rinascimentale...................... 273

1. Il rapporto tra i papi e il collegio cardinalizio
    nella seconda metà del Quattrocento: un quadro generale................................. 274
2. La liturgia come riflesso delle tensioni tra i papi e il collegio cardinalizio......... 279

Lo Scisma d’Occidente................................................................................................. 279
La seconda metà del XV secolo................................................................................... 288
La liturgia come rappresentazione visiva dei concetti politico-teologici............ 305

3. Il Santissimo Sacramento negli spostamenti dei pontefici.................................. 310
4. Conclusione.................................................................................................................... 319

Capitolo IX
Un nuovo approccio al culto eucaristico nella corte papale?...................... 321

1. La devozione eucaristica e la devotio moderna....................................................... 322   
2. Una devotio moderna eucharistica in Italia?
    Il caso dei canonici regolari lateranensi a Venezia................................................ 326
3. Paride de Grassi: un innovatore?............................................................................... 332

Conclusioni........................................................................................................................... 337

Bibliografia.......................................................................................................................... 343

Indice dei nomi..................................................................................................................... 385





– 9 –

sigle e abbreviazioni

SIGLE E ABBREVIAZIONI

AAV Archivio Apostolico Vaticano

ASM Archivio di Stato di Mantova

BAV Biblioteca Apostolica Vaticana

BNF Bibliothèque nationale de France

CCCM Corpus Christianorum Continuatio Mediaevalis

CCSL Corpus Christianorum Series Latina

CP Le cérémonial papal de la fin du Moyen Âge à la Renaissance, ed. M. Dykmans,  
vol. I-IV, Institut historique belge de Rome, Bruxelles 1977-1985 

DBI Dizionario biografico degli italiani, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, 
Roma 1960-

EP Enciclopedia dei Papi, vol. I-III, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, Roma 
2000

IDL Incunabula in Dutch libraries, ed. G. van Thienen, vol. I-II, Nieuwkoop 
1983

IERS Indice delle edizioni romane a stampa 1467-1500 

LdM Lexikon des Mittelalters, vol. I-X, München-Zürich 1980-1999

LN Johannis Burckardi Liber notarum ab anno MCCCCLXXXIII usque ad 
annum MDVI, vol. I-II, RIS2 32.1-2, a cura di E. Celani, S. Lapi, Città di 
Castello 1907-1942

LP Il “Pontificalis Liber” di Agostino Patrizi Piccolomini e Giovanni Bur-
cardo (1485), a cura di M. Sodi, Libreria Editrice Vaticana, Città del 
Vaticano 2006

Mansi Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio

MGH Monumenta Germaniae Historica

RIS Rerum Italicarum Scriptores (edizione muratoriana), 1723-1752

RIS2 Rerum Italicarum Scriptores (edizione Carducci-Fiorini), 1900-1975 





RINGRAZIAMENTI

Questo libro non sarebbe stato possibile senza l’aiuto di tante persone il cui sostegno 
è stato per me fondamentale. Il mio più sentito ringraziamento va innanzitutto agli 
studiosi con cui ho potuto condividere i primi risultati delle mie ricerche, e che mi 
hanno offerto i loro preziosi commenti e le loro sagge considerazioni. Ringrazio in 
particolare Luis Martínez Ferrer, Álvaro Fernández de Córdova Miralles, Isabella 
Iannuzzi e Vicente Pons Alós. Un grazie speciale voglio rivolgere ad Alessandra 
Bartolomei Romagnoli per l’attenta lettura del libro e per le sue osservazioni, che 
mi hanno aiutato a strutturare il testo e a evitare tanti errori. La mia gratitudine 
va inoltre alla Facoltà di Teologia della Pontificia Università della Santa Croce, e 
soprattutto all’ex decano Philip Goyret, al decano Giulio Maspero, e al direttore del 
Dipartimento di Storia della Chiesa Jerónimo Leal. 

La mia decisione di studiare il rapporto papi-eucaristia è nata dalla lettura dei 
libri dello storico italiano Agostino Paravicini Bagliani, che ho conosciuto personal-
mente soltanto di recente, ma che considero un maestro impareggiabile.

La maggior parte delle mie ricerche si è svolta nel difficile periodo della pan-
demia di Covid 19, durante il quale l’accesso agli archivi e alle biblioteche era for-
temente limitato. Non posso quindi non ringraziare per la loro disponibilità e cor-
tesia i tanti autori che hanno agevolato il mio lavoro inviandomi testi e materiali 
fondamentali per il mio studio. Il mio grazie in particolare va a Nerida Newbigin 
(University of Sydney), a Maureen C. Miller (University of California Berkeley), a 
Craig Wright (Yale University), a Claudia Märtl (Ludwig-Maximilians-Universität 
München), a Giorgio Vespignani (Università di Bologna), a Agnieszka Bartoszewicz 
(Uniwersytet Warszawski) e a Fabrizio Nevola (University of Exeter). 

La stessa disponibilità e gentilezza ho trovato nel personale delle biblioteche 
e degli archivi che ho consultato. Non posso dunque esimermi dal ringraziare tutto 
lo staff delle biblioteche della Pontificia Università della Santa Croce, della Ponti-
ficia Università Gregoriana, del Deutsches Historisches Institut in Rom, dell’École 
Française de Rome, del Det Norske Institutt i Roma, del Koninklijk Nederlands In-
stituut Rome, del Pontificio Istituto Orientale, dell’Accademia Nazionale dei Lincei 
e Corsiniana, dell’Istituto storico italiano per il Medioevo, dell’Uniwersytet Kardy-
nała Stefana Wyszyńskiego di Varsavia, e del Seminario Maggiore della Diocesi di 
Varsavia Praga. Un sincero ringraziamento va  anche  al personale della Biblioteca 
Apostolica Vaticana, della Biblioteca Hertziana, della Biblioteca Valenciana Nico-
lau Primitiu, dell’Archivio Apostolico Vaticano, dell’Archivio di Stato di Mantova e 
dell’Archivio di Stato di Roma.



Se ho potuto portare a compimento questa mia ricerca è stato grazie alla borsa 
di studio offertami dalla famiglia Janik tramite la Fundacja Rzymskiego Centrum 
Akademickiego (FURCA), che mi ha garantito il necessario supporto materiale. Non 
trovo parole sufficienti per esprimere la mia profonda gratitudine ai miei benefattori 
per la loro straordinaria generosità e per la fiducia che hanno riposto in me. 

In questi miei ultimi anni di studio, il cui frutto è questo libro, tante persone 
mi hanno dimostrato la loro vicinanza e amicizia. Voglio quindi rivolgere un rin-
graziamento speciale ai miei genitori, ai sacerdoti della parrocchia di San Patrizio a 
Varsavia-Praga, ai miei amici e a tutti coloro che mi hanno offerto il loro sostegno: 
senza la loro presenza e il loro supporto non sarei mai stato in grado di portare a 
termine le mie ricerche. 

Un sincero grazie, infine, va alla dottoressa Loretta Sanna e alla dottoressa Wil-
ma Peruzzi per la revisione linguistica del testo.



– 13 –

INTRODUZIONE

L’11 giugno del 1495, giorno del Corpus Domini, papa Alessandro 
VI incontrò a Perugia la mistica italiana Colomba di Rieti. L’episodio 
ci è stato tramandato da Sebastiano Angeli, confessore della santa, e 
autore di un’opera agiografica a lei dedicata1:

A quil tempo la Sua Santità uno dì era disceso a la ciesa de Sancto Pietro al 
quale retornando gimmo alegramenti inscontro e pregammo la Sua Beati-
tudine suplicimente che se dignasse celebrare la festa del Corpo de Cristo  
secondo la consuetudine de la nostra cità in esso permagnifico tempio de 
Dio cioè nella ciesa de Sancto Domenico che noi cultivamo e la Sua Beatu-
dine clementissimamente aceptò. E intrando in ciesa deliberò de parlare a 
essa vergine de Christo in choro [Colomba di Rieti] (…). Ma quando el papa 
la dimandò de certe cose più ardue, un’altra volta andò in extasi e rimase 
recta como de pietra. Unde stupefacto ipso summo antiste comminatoria-
mente a me indixi: ‘Habbie guardia, patre, che io so el papa e referisceme 
de quista  ciò che ne sai e la pura veritade’. Io era pocho de lunga ingino-
chione, respuse: ‘Beatissimo Patre, io so certamente che tu sei Christo e io 
dico la veritade’2. 

Quando il papa gli chiese di rendere testimonianza sulla sua peni-
tente, Angeli giurò di dire la verità: non poteva fare altrimenti, del 
resto, perché era di fronte al pontefice, in cui egli vedeva la perso-
nificazione di Cristo. Come si evince chiaramente dalla sua risposta 
(“Io so certamente che tu sei Christo”), il domenicano era certo 
della presenza di Gesù non soltanto nell’ostia consacrata, venerata 
soprattutto nel giorno del Corpus Domini, ma anche nel vescovo 
di Roma. Il Figlio di Dio, secondo lui, era incarnato nel suo vicario 

1  Cfr. G. Casagrande, P. Monacchia, Colomba da Rieti di fronte ad Alessandro 
VI, in Roma di fronte all’Europa al tempo di Alessandro VI. Atti del Convegno, Città 
del Vaticano-Roma, 1-4 dicembre 1999, vol. III, a cura di M. Chiabò, S. Maddalo, M. 
Miglio, A.M. Oliva, Direzione Generale degli Archivi, Roma 2001, 917-960. 

2  Legenda volgare di Colomba di Rieti, a cura di G. Casagrande, M.L. Ciani-
ni Pierotti, Centro italiano di studi sull’alto Medioevo, Spoleto 2002, 154-155. Cfr. 
M.G. Bistoni Colangeli, La presenza di Alessandro VI a Perugia, in Alessandro VI e 
lo Stato della Chiesa. Atti del Convegno, Perugia, 13-15 marzo 2000, a cura di C. Frova, 
M.G. Nico Ottaviani, Roma nel Rinascimento, Roma 2003, 255-264.



– 14 –

introduzione

sulla terra tanto quanto lo era nell’eucaristia. Tra il Corpus Christi 
e il vicarius Christi esisteva dunque un legame stretto e intrinseco. 
In questo libro ripercorreremo proprio la storia di questo partico-
larissimo legame. 

1. Il Corpus Christi

Riguardo alla prima componente del “binomio”, il Corpus Christi, 
va detto che alla devozione eucaristica medievale sono state dedi-
cate numerose ricerche, in cui sono stati analizzati diversi aspetti 
del culto, quali, ad esempio, la presenza reale di Gesù nel pane e 
nel vino (con i relativi dibattiti, soprattutto sulla questione della 
transustanziazione)3, la frequenza della comunione4, i miracoli eu-
caristici5 e le varie forme di venerazione dell’ostia consacrata da 
parte dei fedeli6. Grande interesse tra gli studiosi ha suscitato la 
festa del Corpus Domini, il cui momento culminante era la proces-
sione eucaristica, che riuniva l’intera comuinità cittadina (o par-
rocchiale)7. Per lo studio di questa solennità, che divenne in breve 
tempo uno degli eventi più importanti dell’anno liturgico, è ancora 
fondamentale la monografia di Miri Rubin Corpus Christi. The Eu-
charist in Late Medieval Culture, in cui l’autrice prende in esame le 
diverse dimensioni della celebrazione: religiosa, sociale, politica, 
culturale, economica, ecc.8. Sulla scia della studiosa britannica (che 
si è concentrata soprattutto sulle fonti inglesi), molti autori hanno 

3  Cfr. A Companion to the Eucharist in the Middle Ages, ed. I.C. Levy, G. Macy, K. 
van Ausdall, Brill, Leiden 2012.

4  Su questo tema restano tuttora fondamentali gli studi di Peter Browe Die 
Verehrung der Eucharistie im Mittelalter, Hueber, München 1933; Idem, Die häufige 
Kommunion im Mittelalter, Regensbergsche Verlagsbuchhandlung, Münster 1938; 
Idem, Die Pflichtkommunion im Mittelalter, Regensberg, Münster 1940. 

5  Cfr. P. Browe, Die eucharistischen Wunder des Mittelalters, Müller, Breslau 1938. 
6  Cfr. C. Zika, Hosts, processions and pilgrimages: controlling the sacred in fif-

teenth-century Germany, “Past and Present” 118 (1988), 25-64; J. Bossy, The Mass as a 
Social Institution 1200-1700, “Past and Present” 100 (1983), 29-61.

7  Per una riflessione sulle processioni cfr. L. Marin, Une mise en signification de 
l’espace social: manifestation, cortège, défilé, procession. Notes sémiotiques, “Sociologie 
du Sud-Est” 37-38 (1983), 13-27. 

8  M. Rubin, Corpus Christi. The Eucharist in Late Medieval Culture, Cambridge 
University Press, Cambridge 1991.



– 15 –

introduzione introduzione

ricostruito la storia delle processioni eucaristiche in diverse città 
europee e americane9. 

Sorprende, però, che, nonostante l’attenzione riservata dagli stu-
diosi alla festa del Corpus Christi, siano pochi i saggi dedicati alla ce-
lebrazione di questa solennità nella Roma del XV secolo. Al di là del 
preziosissimo studio di Maria Antonietta Visceglia (che abbraccia, in 
realtà, un più ampio arco di tempo, che va dal XV al XVIII secolo), e 
di alcuni brevi testi frammentari sparsi qua e là10, mancano ad oggi 
sia una monografia specifica sulla storia della festa eucaristica nella 
Città Eterna, sia un testo sulle diverse forme di devozione al Santis-
simo Sacramento presenti a Roma tra il XV e il XVI secolo11. Con 

9  Molti studi sulle processioni medievali del Corpus Domini sono citati da N. 
Coulet, Processions et jeux de la Fête-Dieu en Occident (XIVe-XVe siècle), in Pratiques 
de l’eucharistie dans les Églises d’Orient et d’Occident (Antiquité et Moyen Âge), vol. I, 
éd. N. Bériou, B. Caseau, D. Rigaux, Institut d’Études Augustiniennes, Paris 2009, 
497-518. Qui ci limitiamo a riportare soltanto qualche esempio (altri studi saranno 
citati più avanti). Per la Germania cfr. P. Browe, Die Entstehung der Sakramentspro-
zessionen, “Bonner Zeitschrift für Theologie und Seelsorge” 8 (1931), 97-117; su alcu-
ne città italiane cfr. C. Bernardi, Tra Cesare e Dio. Il Corpus Domini delle repubbliche 
di Genova e Venezia (secolo XVI-XVII), in Images, cultes, liturgies. Les connotations 
politiques du message religieux, éd. P. Ventrone, L. Gaffuri, Éditions de la Sorbon-
ne, Paris 2014, 273-292; N. Newbigin, Imposing presence: the Celebration of Corpus 
Domini in the fifteenth-century Florence, in Performance, Drama and Spectacle in the 
Medieval City. Essays in honour of Alan Hindley, ed. C. Emerson, A.P. Tudor, M. 
Longtin, Peetres, Louvain, Paris, Walpole 2010, 87-109; M. Israëls, Altars on the 
street: the wool guild, the Carmelites and the feast of Corpus Domini in Siena (1356-
1456), “Renaissance Studies” 20/2 (2006), 180-200; M.A. Visceglia, Rituali religiosi e 
gerarchie politiche in Napoli in età moderna, in Fra storia e storiografia. Scritti in onore 
di Pasquale Villani, a cura di P. Macry, A. Massafra, Il Mulino, Bologna 1994, 587-
620; per la Polonia cfr. H. Zaremska, Procesje Bożego Ciała w Krakowie w XIV-XVI 
wieku, in Kultura elitarna a kultura masowa w Polsce późnego średniowiecza, red. B. 
Geremek, Ossolineum, Wrocław 1978, 25-40; per la Nuova Spagna cfr. C. Dean, Inka 
Bodies and the Body of Christ. Corpus Christi in Colonial Cuzco, Peru, Duke Universi-
ty Press, Durham, London 1999; S. Gruzinski, La Fête-Dieu à México, in Le corps de 
Dieu en Fêtes, éd. A. Molinié, Cerf, Paris 1996, 137-158. 

10  Cfr. R.J. Ingersoll, The Ritual Use of Public Space in Renaissance Rome (tesi di 
dottorato, University of California), Berkeley 1985, 139-170. 

11  Cfr. M.A. Visceglia, Tra liturgia e politica: il Corpus Domini a Roma (XV-X-
VIII secolo), in Kaiserhof und Papsthof 16.-18. Jahrhundert, hrsg. R. Bösel, G. Klin-
genstein, A. Koller, Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 
Wien 2006, 147-172.



– 16 –

introduzione

questo libro cercheremo di colmare, almeno in parte, questa lacuna 
storiografica. 

A partire dalla metà del XV secolo, la processione romana del 
Corpus Domini divenne monopolio dei papi, che la spostarono in 
Vaticano e la inclusero nel calendario celebrativo della corte pontifi-
cia. Oltre ad essere un evento liturgico, la festa eucaristica entrò così a 
far parte del complicato rituale della curia. Nella nostra ricerca, quin-
di, terremo conto delle interrelazioni pluridimensionali tra devozione 
e cerimoniale, esistenti nelle celebrazioni della solennità eucaristica. 

I rituali religiosi e civili, che facevano parte della vita quotidiana 
di quasi tutte le comunità dell’Europa rinascimentale, sono già stati 
oggetto di numerosi studi12. Taluni storici hanno individuato e pro-
posto alcuni criteri metodologici da seguire nelle ricerche sui rituali 
cinque e seicenteschi13, e Edward Muir, nel suo famoso libro sui riti 
civici della Venezia rinascimentale, ha stilato un interessante elenco 
di fattori ed elementi di cui deve tener conto chi voglia approfon-
dire questo campo di indagine14: il tempo (la collocazione dei riti 
all’interno dell’anno liturgico e civile delle comunità), lo spazio (il 
raporto tra la celebrazione e i luoghi più importanti della topografia 
urbana), i cambiamenti del cerimoniale lungo la storia, l’eventuale 
secolarizzazione dei riti (che Muir, concordando con le osservazioni 
di Donald Weinstein, descrive come “the transfer of the scene of reli-
gious ritual from reserved monastic or ecclesiastical space to public, 
civic space (…) and the religious legitimation of formely worldly and 

12  Per la relativa bibliografia si veda H. Watanabe-O’Kelly, A. Simons, Festi-
vals and Cerimonies. A Bibliography of Works Relating to Court, Civic and Religious 
Festivals in Europe 1500-1800, Mansell, London-New York 2000. Cfr. anche Court fes-
tivals of the European Renaissance. Art, Politics and Performance, ed. J. Mulryne, E. 
Goldring, Ashgate, Aldershot 2002; Europa Triumphans. Court and Civic Festivals in 
Early Modern Europe, ed. J. Mulryne, H. Watanabe-O’Kelly, M. Shewing, Ashgate, 
Aldershot 2004; E. Muir, Ritual in Early Modern Europe, Cambridge University Press, 
Cambridge 1997; R. Strong, Art and Power. Renaissance Festivals 1450-1650, Univer-
sity of California Press, Berkeley-Los Angeles 1984.   

13  Alle loro osservazioni vanno aggiunte quelle formulate dai sociologi: cfr. C.M. 
Bell, Ritual Theory, Ritual Practice, Oxford University Press, New York 1992; Eadem, 
Ritual: Perspectives and Dimensions, Oxford University Press, New York 1997; D.I. 
Kretzer, Ritual, Politics and Power, Yale University Press, New Haven-London 1988.

14  E. Muir, Civic Ritual in Renaissance Venice, Princeton University Press, 
Princeton 1981, 6-7.



– 17 –

introduzione introduzione

temporal activities and institutions”15), la legislazione che ne regolava 
lo svolgimento, i messaggi che gli organizzatori delle celebrazioni vo-
levano trasmettere attraverso i rituali, e, infine, il ruolo svolto in esse 
dai diversi ceti sociali, dalle istituzioni, dalle varie associazioni religio-
se e civili e dalle autorità. 

Ai fattori indicati da Muir alcuni studiosi ne hanno aggiunti altri, 
come ad esempio la ricezione dei riti da parte dei partecipanti (che 
variava secondo la loro posizione sociale e il loro background intel-
lettuale)16 e la contestualizzazione delle celebrazioni (benché i rituali 
ufficiali fossero caratterizzati da una certa continuità e stabilità, infatti, 
alcuni loro elementi cambiavano secondo il contesto politico ed eccle-
siastico in cui li si celebrava)17. Molti autori, inoltre, hanno rilevato che 
spesso la celebrazione di un rito si trasformava in un vero e proprio 
spettacolo in cui, attraverso un linguaggio simbolico ed elementi visivi 
e musicali, si trasmettevano concetti e messaggi di varia natura18. 

Tutti gli aspetti citati sono stati analizzati e approfonditi da diversi 
storici del rituale pontificio19. Nel nostro libro seguiremo soprattutto la 

15  D. Weinstein, Critical Issues in the Study of Civic Religion in Renaissance 
Florence, in The Pursuit of Holiness in Late Medieval and Renaissance Religion, ed. C. 
Trinkaus, H.A. Oberman, Brill, Leiden 1974, 265-269 (in particolare 266-267).

16  P. Buc, The Dangers of Ritual. Between Early Medieval Texts and Social Scientif-
ic Theory, Princeton University Press, Princeton-Oxford, 2001, 249-250.

17  D. Cannadine, The Context, Performance and Meaning of Ritual. The British 
Monarchy and the Invention of Tradition 1820-1977, in The Invention of Tradition, ed. 
E. Hobsbawm, T. Ranger, Cambridge University Press, Cambridge 1983, 101-164; P. 
Burke, The Historical Anthropology of Early Modern Italy. Essays on Perception and 
Communication, Cambridge University Press, Cambridge 1987, 168-182.

18  Cfr. R. Grimes, Performance Theory and the Study of Ritual, “New Approaches 
to Study of Religion” 2 (2004), 112-121; G. Brown, Theorizing Ritual as Performance. 
Explorations of Ritual Indeterminacy, “Journal of Ritual Studies” 17 (2003), 3-18; J.C. Al-
exander, Cultural Pragmatics. Social Performance Between Ritual and Strategy, “Socio-
logical Theory” 22 (2004), 527-573; J. Exarchos, Liturgy, Society and Politics: Liturgical 
Performance and Codification in the High Middle Ages, Matthiesen Verlag, Husum 2021.

19  La bibliografia al riguardo è vastissima. Ci limitiamo quindi a citare soltanto 
le opere più importanti: B. Schimmelpfennig, Die Zeremonienbücher der Römischen 
Kurie im Mittelalter, Niemeyer, Tübingen 1973; A. Paravicini Bagliani, Il corpo del 
papa, Einaudi, Torino 1994; Cérémonial et rituel à Rome (XVIe-XIXe siècle), a cura di 
M.A. Visceglia, C. Brice, École Française de Rome, Rome 1997; M.A. Visceglia, 
La città rituale. Roma e le sue cerimonie in età moderna, Viella, Roma 2002; Eadem, 
Morte e elezione del papa. Norme, riti, conflitti. L’età moderna, Viella, Roma 2013; M. 



– 18 –

introduzione

via tracciata da Agostino Paravicini Bagliani, che, nei suoi brillanti 
studi sul papato medievale, ha sempre tenuto conto delle molteplici 
dimensioni della liturgia. Muovendo da una solida critica delle fonti, 
ma giovandosi anche di strumenti sviluppati nell’ambito della ricer-
ca antropologica20, lo studioso italiano è giunto alla conclusione che 
il rituale pontificio era una sintesi creativa di numerosi elementi 
(movimento, immagine, parola, suono e spazio), una vera e propria 
“rappresentazione performativa” che doveva destare impressione 
nei partecipanti e trasmettere loro un chiaro messaggio religioso, 
ideologico e politico.

Osservando che, tra le cerimonie pontificie, la celebrazione eu-
caristica rivestiva indiscutibilmente un ruolo primario, Paravicini ha 
sottolineato la necessità di condurre indagini accurate proprio sul rap-
porto papi-eucaristia: “dall’ambito cerimoniale mi pare si possa ap-
profondire, da un certo periodo in poi e per lunghi secoli, ben al di là 
del Medioevo, un aspetto particolarissimo del legame tra eucaristia e 
papato”21. Muovendo dall’intuizione dello storico italiano, in questo 
studio analizzeremo alcuni aspetti, a nostro avviso fondamentali, della 
relazione tra i papi rinascimentali e l’eucaristia22; cercheremo di capire 
quali elementi del culto eucaristico fossero presenti alla corte ponti-
ficia in età rinascimentale, se e come in quel periodo la devozione al 

Schraven, Roma Theatrum Mundi: Festivals and Processions in the Ritual City, in A 
Companion to Early Modern Rome, 1492-1692, ed. P.M. Jones, B. Wisch, S. Ditch-
field, Brill, Leiden 2019, 247-265; Le cérémonial papal de la fin du Moyen Âge à la 
Renaissance, éd. M. Dykmans, vol. I-IV, Institut historique belge de Rome, Rome - 
Bruxelles 1977-1985. 

20  Per le ricerche condotte da Paravicini Bagliani con un approccio storico-an-
tropologico, cfr. A. Paravicini Bagliani, Le Chiavi e la Tiara. Immagini e simboli del 
papato medievale, Viella, Roma 2005; Idem, Le monde symbolique de la papauté. Corps, 
gestes, images d’Innocent III à Boniface VIII, Simel. Edizioni del Galuzzo, Firenze 2020; 
Idem, Morte ed elezione dei papi. Norme, riti e conflitti. Il Medioevo, Viella, Roma 2013.

21  A. Paravicini Bagliani, I papi del Duecento e l’Eucaristia. Liturgia e cerimonia-
lità, in Il Corpus Domini. Teologia, antropologia e politica, a cura di L. Andreani, A. Pa-
ravicini Bagliani, Sismel. Edizioni del Galluzzo, Firenze 2015, 3-21 (in particolare 3).

22  Il rapporto tra il papato e la celebrazione eucaristica nell’alto Medioevo è 
analizzato in J.F. Romano, Liturgy and Society in Early Medieval Rome, Routledge, 
London-New York 2016. L’interessante studio di Romano è stato per noi molto sti-
molante: cercheremo di seguire il suo approccio metodologico, escludendo, però, i 
riferimenti alle ricerche biologiche, che l’autore predilige.



– 19 –

introduzione introduzione

Santissimo Sacramento rientrasse nei programmi teologici e politici 
del papato, e quali dinamiche della vita curiale ed ecclesiastica si ri-
flettessero nella celebrazione del Corpus Christi. Prenderemo quindi 
in esame il cerimoniale pontificio non soltanto in quanto manifesta-
zione della sovranità papale, ma anche come atto di devozione e di fede, 
come spettacolo in cui i colori, gli effetti sonori, i gesti, gli allestimenti 
scenici e le processioni coinvolgevano fortemente i partecipanti23, e, in-
fine, come spiraglio da cui intravedere la complessa realtà del papato 
rinascimentale. 

Nella nostra ricerca dovremo talvolta confrontarci con il concetto di 
“secolarizzazione della liturgia” (o del rituale), usato da alcuni storici. Lo 
si trova, come si è visto, nel citato libro di Muir sui riti civici veneziani, in 
cui l’autore vi ricorre per indicare il passaggio di alcuni riti liturgici dal 
contesto puramente religioso a quello civico. Lo stesso termine è usato 
da Paolo Prodi in riferimento ai cambiamenti verificatisi nel cerimonia-
le pontificio, che nella seconda metà del XV secolo, secondo lo storico 
bolognese, avrebbe perso la sua dimensione pastorale per trasformarsi 
essenzialmente in una manifestazione della sovranità papale24. 

Ma il termine “secolarizzazione” è stato spesso applicato dagli stu-
diosi anche a diversi cambiamenti storici verificatisi nei secoli (non 
soltanto, quindi, a quelli che interessarono il rituale pontificio). Lo si 
è usato, ad esempio, in riferimento al mutato concetto di potere, che, 
secondo alcuni autori, nelle società premoderne era fortemente legato 
alla religione, mentre in età moderna avrebbe perso la sua “componente 
sovrannaturale”, per diventare prettamente secolare25. Molto usato nella 
storiografia degli anni in cui Muir e Prodi scrivevano le loro monografie, 
il concetto di secolarizzazione è stato però messo in discussione anche 

23  Cfr. Step by Step Towards the Sacred. Ritual, Movement and Visual Culture in 
the Middle Ages, ed. M.F. Lešák, S. Rosenbergová, V. Tvrzníková, Viella-Masaryk 
University, Roma-Brno 2020.

24  P. Prodi, Il sovrano pontefice. Un corpo e due anime: la monarchia papale nella 
prima età moderna, Il Mulino, Bologna 1992, 92. 

25  Questo concetto, usato da Prodi per descrivere i cambiamenti avvenuti nell’i-
deologia pontificia sullo scorcio del Medioevo, è stato però criticato da alcuni studio-
si: cfr. D. Fenlon, The Papal Prince. One body, two souls: the papal monarchy in early 
modern Europe, “Scottish Journal of Theology” 44 (1991), 120-127; S. Ditschfield, In 
search of local knowledge. Rewriting early modern Italian religious history, “Cristia-
nesimo nella storia” 19 (1998), 255-296. 



– 20 –

introduzione

da tanti autori che in precedenza ne avevano sostenuto la validità (ad 
esempio, da Peter Berger)26. Diversi studiosi di storia della religiosità tar-
domedievale e moderna ritengono che occorra abbandonarlo definitiva-
mente, in quanto inadatto a spiegare il passaggio dal mondo medievale 
a quello moderno27. 

In ambito liturgico, a nostro avviso, il suo uso è ancora più discutibile. 
Nel Rinascimento, i riti religiosi e quelli civili erano ancora inscindibil-
mente legati e costantemente interconnessi tra loro: i riti profani influen-
zavano la liturgia cattolica, e a loro volta le cerimonie religiose ispiravano 
il rituale civile. La “secolarizzazione” delle celebrazioni ecclesiastiche e 
la “sacralizzazione” dei riti non religiosi procedevano di pari passo, e il 
passaggio delle idee dal sacro al profano e viceversa era così frequente e 
comune da rendere talvolta impossibile distinguere nettamente tra le due 
realtà28. Per spiegare i cambiamenti del rituale della corte pontificia del 
XV secolo, occorre quindi, a nostro avviso, rinunciare al paradigma della 
secolarizzazione, e ricorrere ad altri strumenti di indagine e interpretativi. 

2. Il vicarius Christi 

Oggetto principale del nostro studio sarà il Corpus Christi venerato dal 
vicarius Christi. Nel Quattrocento (anche se ovviamente è stato formulato 
molto prima, e ha conservato la sua validità anche dopo il Rinascimento) 
uno degli elementi fondamentali della teologia del papato era il concetto 
della rappresentanza di Cristo29, secondo cui il papa è il vicarius Christi, e 
fa le sue veci sulla terra. Nell’epoca del conciliarismo, quando la suprema 

26  Cfr. D. Reaves, Peter Berger and the Rise and Fall of the Theory of Seculariza-
tion, “Denison Journal of Religion” 11/3 (2012), 11-19.

27  Cfr. A. Walsham, Migrations of the Holy: Explaining Religious Change in Medi-
eval and Early Modern Europe, “Journal of Medieval and Early Modern Studies” 44/2 
(2014), 241-280. 

28  Cfr. S. Bertelli, Il corpo del re: sacralità del potere nell’Europa medievale e 
moderna, Ponte delle Grazie, Firenze 1990.

29  L’idea della “rappresentanza” (Stellvertretung), assai presente nel Medioevo, 
è stata oggetto di studi anche in tempi molto recenti: cfr., ad esempio, H.W. Goe-
tz, Vice und vicarius. “Stellvertreter” in der Wahrnehmung des lateinischen Früh- und 
Hochmittelalters, in Stellvertretung im Mittelalter. Konzepte, Personen und Zeichen im 
interkulturellen Vergleich, hrsg. C. Zey, Jan Thorbecke Verlag, Ostfildern 2023, 153-
209. Sul papato cfr. J. Bölling, Symbolische Formen päpstlicher Stellvertretung, in 
Stellvertretung im Mittelalter, 121-151.



– 21 –

introduzione introduzione

autorità papale era spesso messa in discussione, i sostenitori della plenitu-
do potestatis pontificia facevano leva proprio su questa nozione30.

Nel XV secolo il titolo di vicario di Cristo era usato in diversi con-
testi. I canonisti, sostenitori del primato papale (Pietro di Ancarano, 
Antonio di Budrio, Giovanni di Imola, Francesco Zabarella), vi ricor-
revano, ad esempio, per spiegare cosa fosse la potestas vicaria che con-
sentiva al papa di sciogliere i matrimoni, di concedere dispense, ecc.31. 
Essi ritenevano che il potere del pontefice, soprattutto quello sacra-
mentale, avesse la sua fonte nel legame intrinseco tra lui e Dio, e che le 
decisioni papali riguardo alla vita della Chiesa dovessero considerarsi 
come prese da Cristo stesso: “Quod factum est a papa, ut vicario Dei, 
interpretatur factum a solo Deo; et quae gesta per vicarium, videntur 
gesta per dominum”32. 

Sul concetto di vicarius Christi fondavano spesso le loro argomen-
tazioni anche teologi filo papali come Tommaso Walden, Giovanni 
Torquemada, Agostino Favaroni, Domenico di San Severino, Galgano 
Borghese e Gabriel Biel. Quest’ultimo, ad esempio, sottolineava che il 
solo e unico capo della Chiesa è Cristo, che è la fonte di tutti i carismi, 
di tutte le grazie e di tutti i doni33, e affermava che soltanto lui vivifica 
e anima le membra del suo corpo mistico34. Il papa, invece, in quanto 

30  Cfr. F.R. Erkens, Kaiser und Papst als Stellverter Gottes, in Stellvertretung im 
Mittelalter, 27-71 (in particolare 47-52). 

31  M. Maccarrone, Il papa “Vicarius Christi”. Storia del titolo papale, Fac. Theol. 
Pont. Athenaei Lateranensis, Roma 1952, 235-240.

32  È una formula di Antonio di Budrio († 1408), che sarà poi ripresa da numerosi 
canonisti. Cfr. Antonio di Budrio, Super Decretales commentarii, vol. I, Venetiis 1578, 
154 r. Su Antonio di Budrio cfr. L. Prosdocimi, Antonio da Budrio, DBI 3, 541-542. 

33  Su Biel cfr. G. Faix, Gabriel Biel und die Brüder vom Gemeinsamen Leben: 
Quellen und Untersuchungen zu Verfassung und Selbstverständnis des Oberdeutschen 
Generalkapitels, Mohr, Tübingen 1999; D. Metz, Gabriel Biel und die Mystik, Steiner, 
Stuttgart 2001; W. Ernst, Gott und Mensch am Vorabend der Reformation: eine Unter-
suchung zur Moralphilosophie und -Theologie bei Gabriel Biel, St. Benno, Leipzig 1972; 
H.A. Oberman, The Harvest of Medieval Theology: Gabriel Biel and Late Medieval 
Nominalism, Harvard University Press, London 1963; M.L. Picascia, Un occamista 
quattrocentesco: Gabriel Biel, La Nuova Italia Editrice, Firenze 1979.

34  “Preterea Christus caput est ecclesiae principale et primarium, in se omnia dona 
et gratiarum charismata continens, et propria virtute et auctoritate membra vivificans, 
ac motum et sensus spirituals influens”. Gabrielis Biel Canonis Missae Expositio, vol. I, 
ed. H.A. Oberman, W.J. Courtenay, Franz Steiner Verlag, Wiesbaden 1963, 220.



– 22 –

introduzione

“caput est ecclesiae secundarium, ministeriale et vicarium”, non è la 
fonte, ma il canale attraverso cui Gesù trasmette la sua grazia. La Chie-
sa, quindi, osservava il teologo tedesco, non è bicefala, ma ha “unum 
caput”, che agisce “per papam tanquam per vicarium et vicem suam”. 
Biel riteneva che il pontefice rappresentasse Dio esattamente come un 
governatore rappresenta il re o un coadiutore rappresenta il vescovo. 
Sottolineava che, alla morte di un papa, la Chiesa non diventa acefala 
o vedova, perché il suo capo e sposo vive in eterno, e ricordava che, 
anche se le qualità morali di un pontefice difettassero, la grazia di Cri-
sto non cesserebbe di effondersi su di essa, perché il papa è soltanto il 
tramite, e non l’origine della grazia. 

Nel XV secolo il titolo di vicarius Christi era usato spesso anche 
nei documenti ufficiali della Chiesa. Lo si trova, ad esempio, nei de-
creti emanati dal Concilio di Firenze. Nella bolla Laetentur coeli (pro-
mulgata il 6 luglio 1439), con cui fu ripristinata l’unione tra la Chiesa 
romana e la Chiesa orientale, l’espressione compare nella parte dedi-
cata al primato papale, in cui si sottolineava il legame particolare che 
intercorre tra il vescovo di Roma e Cristo: 

Definiamo inoltre che la santa Sede apostolica e il romano pontefice hanno il 
primato su tutto l’universo; che lo stesso romano pontefice è il successore del 
beato Pietro principe degli apostoli, è autentico vicario di Cristo, capo di tutta 
la Chiesa, padre e dottore di tutti i cristiani; che nostro signore Gesù Cristo 
ha trasmesso a lui, nella persona del beato Pietro, il pieno potere di pascere, 
reggere e governare la Chiesa universale, come è attestato anche negli atti dei 
concili ecumenici e nei sacri canoni35. 

Oltre che successore di Pietro, il papa era dunque definito dai padri 
conciliari anche “verus Christi vicarius”. Con l’aggettivo “verus” si 
distingueva il titolo pontificio dalle attribuzioni parallele spettanti ai 
vescovi o all’imperatore (lo si aggiungeva già prima del Concilio fio-
rentino, come attesta, ad esempio, l’uso che ne faceva Giovanni da 

35  “Item deffinimus sanctam apostolicam sedem et Romanum pontificem in uni-
versum orbem tenere primatum et ipsum pontificem Romanum successorem esse 
beati Petri principis apostolorum et verum Christi vicarium totiusque ecclesie caput 
et omnium christianorum patrem ac doctorem existere, et ipsi in beato Petro pa-
scendi, regendi ac gubernandi universalem ecclesiam a domino nostro Iesu Christo 
plenam potestatem traditam esse, quemadmodum etiam in gestis oecumenicorum 
conciliorum et in sacris canonibus continetur”. Conciliorum Oecumenicorum Decreta, 
a cura di H. Jedin, trad. G. Alberigo, EDB, Bologna 1991, 528. 



– 23 –

introduzione introduzione

Ragusa)36. Nel decreto si sottolineava soprattutto che il fondamento 
del primato pontificio su tutta la terra è Cristo, e che il papa esercita il 
suo potere universale proprio in quanto vicarius Christi.

Questo titolo era usato nei loro discorsi anche dagli stessi ponte-
fici, che, per descrivere la loro missione nella Chiesa, facevano leva 
proprio sul vicariato di Cristo. Nei suoi Commentarii, ad esempio, Pio 
II, parlando della dignità pontificia (sua e dei suoi predecessori), usò le 
espressioni vicarius Christi, vicarius Dei, vicarius Iesu Christi e vicarius 
Salvatoris, per ben 48 volte, mentre soltanto 5 volte ricorse al titolo di 
successor beati Petri. Come egli stesso ammise nel terzo libro del suo 
diario, questo suo sottolineare il proprio legame con il Salvatore ave-
va un forte intento “apologetico”. Piccolomini, infatti, ribadiva la sua 
funzione di vicarius Christi soprattutto quando qualcuno metteva in 
dubbio la sua suprema autorità nella Chiesa: 

Si era già da tempo infiltrata nella Chiesa di Dio un’usanza pericolosa contro 
le censure del pontefice romano. Coloro che venivano giudicati colpevoli e 
condannati da una sentenza apostolica si appellavano al futuro Concilio e in 
questo modo si sottraevano al giudizio della Prima Sede. Facevano appello a 
un giudice che non esisteva e davano al pontefice romano un superiore che 
invece non si può trovare su questa terra; e mentre non consentivano appello 
alcuno contro le proprie sentenze, permettevano che ci si appellasse contro 
quelle del vicario di Cristo37. 

Il concetto di vicarius Christi trovava espressione anche nel cerimonia-
le pontificio. Da Giovanni Burcardo (il cui diario ha rappresentato una 
delle fonti più importanti per la nostra ricerca), sappiamo che di nor-
ma, nella vita quotidiana della corte papale, ci si rivolgeva al pontefice 
con gli stessi due titoli usati dal Concilio di Firenze nel testo citato, os-
sia “vero vicario di Cristo” e “successore di san Pietro”. Il cerimoniere 
li metteva in rilievo soprattutto quando riferiva di visite di monarchi 
o di legati dei re, che si recavano a Roma per prestare obbedienza al 

36  Maccarrone, Il papa “Vicarius Christi”, 253-254.
37  “Irrepserat iam pridem in Ecclesia Dei exitialis consuetudo adversus Ro-

mani pontifices censuras. Victi nam damnatique apostolica sententia ad futurum 
Concilium appellabant, atque ita Primae Sedis iudicium eludebant. Appellabant 
iudicem qui non erat et superiorem Romano praesuli dabant qui non invenitur in 
terris: et cum ipsi a suis sententiis appellari non sinerent, a Christi vicario appe-
llandum esse consentiebant”. Pio II, I commentarii, vol. I, a cura di L. Totaro, 
Adelphi, Milano 1984 634-635.



introduzione

papa. Nel maggio del 1486, ad esempio, quando alla corte papale giun-
se una delegazione del re di Polonia Casimiro IV Jagellone, guidata dal 
vescovo di Przemyśl Jan di Targowisko, Burcardo scrisse: “oratores 
regis Polonie prestiterunt nomine regis sui ss. d. n. pape obedientiam 
debitam, asserentes Cazimirum, Polonie regem, profiteri Innocentium 
VIII verum Christi vicarium successorem Petri”38. Lo stesso cerimo-
niere, inoltre, affermava di essere stato consultato da Alessandro VI 
quando, alla fine del 1494, in circostanze del tutto diverse, giunse a 
Roma il re di Francia Carlo VIII. Non sapendo come accogliere il so-
vrano, che peraltro costituiva una grave minaccia per il papato, il pon-
tefice convocò Burcardo per chiedergli consiglio: 

Gli ho risposto che si trattava di un caso eccezionale, non previsto dal cerimo-
niale, e che quindi Sua Santità avrebbe potuto decidere come voleva; a meno 
che ci si volesse comportare come se il re avesse fatto ingresso per la prima 
volta nell’Urbe. Quest’idea è piaciuta a Sua Santità. Le ho allora esposto il 
programma predisposto per l’ingresso del re che il Pontefice ha integralmen-
te approvato aggiungendo quanto segue. Dopo che il re gli avesse baciato il 
piede, la mano e la bocca, il presidente del parlamento di Parigi doveva tenere 
un breve discorso nel quale il re lo riconosceva per vero vicario di Cristo e 
successore di Pietro e gli giurava obbedienza39. 

Come dimostrano i testi citati, soprattutto quelli scritti alla corte pon-
tificia, il concetto del vicariato di Cristo era fondamentale per legitti-
mare la suprema autorità dei papi, che veniva espressa direttamente 
mediante la titolatura e nei documenti ufficiali, ma anche indiretta-
mente attraverso la celebrazione e le immagini40. 

Nel nostro studio mostreremo come tale concetto fosse comunica-
to attraverso il culto eucaristico. La fede nella presenza reale di Gesù 

38  LN I, 155.
39  “(…) respondi Sanctitati sue actum hujusmodi singularem esse extra ceremonias 

in eo observandas, quod Sanctitas sua statuerit, nisi vellemus illud peragere comodo ac 
si rex primum veniret in Urbem: placuit Sanctitati sue ita esse agendum: recitavi tum 
ordinem in adventum regis ad Urbem datum, qui Sanctitati sue in omni parte placuit: 
hoc addito, quod, per regem pede, manu et ore pontifìcis osculatis, jussimus presidens 
parlamenti Parisiensis nomine regis brevem orationem faciat, per quam rex ipsum 
pontificem verum Xpi vicarium, Petri successorem recognoscat ipsique veram obe-
dientiam prestet”. Ibidem, 567 (traduzione italiana: Giovanni Burcardo, Alla corte dei 
cinque papi. Diario 1483-1506, a cura di L. Bianchi, Longanesi & C., Milano 1988, 219).

40  Cfr. Imago papae. Le pape en image du Moyen Âge à l’époque contemporaine, 
dir. C. D’Alberto, Campisano, Roma 2020.



– 25 –

introduzione introduzione

nelle specie consacrate e la convinzione che il papa fosse il vicario di 
Cristo avevano un fondamento analogo. Si riteneva che Cristo fosse 
realmente presente nel romano pontefice, così come lo è nell’eu-
caristia. E benché la sua presenza nel papa non fosse sacramentale 
ma spirituale, la si rendeva percepibile e riconoscibile mediante gli 
strumenti di autopresentazione usati dai pontefici. 

Protagonisti del nostro studio saranno soprattutto i papi della 
seconda metà del XV secolo, ossia del periodo che seguì i grandi 
concili quattrocenteschi, ma precedente alla riforma protestante, 
con cui si riaprirono i dibattiti teologici sulla presenza reale di Gesù 
nell’eucaristia. Parleremo, quindi, di papi “rinascimentali” o “tar-
domedievali”, pur essendo consapevoli che tali termini non sono 
del tutto corretti. Benché la nostra ricerca sia incentrata principal-
mente sul periodo che va dal pontificato di Niccolò V a quello di 
Alessandro VI, toccheremo inevitabilmente anche i regni dei papi 
avignonesi, dei papi dello Scisma d’Occidente e dei papi del primo 
Cinquecento, perché i fenomeni da noi studiati ebbero lunga durata, 
e non possono circoscriversi in un arco di tempo rigidamente deli-
mitato. La scelta del periodo, peraltro, non è legata soltanto alla fase 
di transizione in cui il papato si trovava in quell’epoca, ma anche 
alla disponibilità di fonti che ci consentono di ricostruire con una 
discreta attendibilità la presenza e la celebrazione del culto eucari-
stico alla corte pontificia. 

3. Le fonti

Tra le diverse fonti risalenti al XV e al XVI secolo, abbiamo privi-
legiato soprattutto quelle prodotte all’interno dell’Ufficio dei ceri-
monieri pontifici, che, nella seconda metà del Quattrocento e nei 
primi decenni del Cinquecento, scrissero un considerevole nume-
ro di testi41. Analizzando gli scritti dei cerimonieri rinascimentali, 
lo studioso tedesco Jörg Bölling ne ha proposto una classificazione 
in tre tipologie: i rituali, contenenti le rubriche da osservare nelle 
celebrazioni e nelle cerimonie della corte papale, i diari tenuti dai 

41 Per un’introduzione alle fonti prodotte nel Rinascimento dall’Ufficio dei ceri-
monieri, cfr. Ł. Żak, Vademecum delle fonti scritte nell’ambito dell’Ufficio delle ceri-
monie pontificie a cavallo tra il XV e il XVI secolo, “Anuario de Historia de la Iglesia” 
32 (2023), 375-398.



– 26 –

introduzione

cerimonieri e i trattati liturgici, in cui si spiegava il significato sim-
bolico dei riti42. 

I libri contenenti rubriche: i cerimoniali, gli ordines e i tractati

La redazione dei testi del primo gruppo riflette la tendenza, diffusa in 
Italia nella seconda metà del Quattrocento, a codificare le norme dei 
rituali, e a raccoglierle in libri contenenti le descrizioni delle diverse 
cerimonie, sia religiose che civili, e le relative indicazioni da seguire. A 
titolo esemplificativo, nel 1470 le autorità municipali di Firenze affida-
rono a Francesco Filarete il compito di redigere il Libro del cerimoniale, 
che avrebbe rappresentato il testo di riferimento per l’organizzazione 
delle più importanti cerimonie della vita cittadina43. 

Sulla stessa linea, negli anni ’80 del XV secolo, Innocenzo VIII 
commissionò il Pontificale (1485), in cui furono riportate le rubriche 
delle più solenni cerimonie dell’anno liturgico presiedute dal vescovo, 
nonché alcune preghiere da recitare durante i riti. Con ciò il papa in-
tese offrire ai prelati una guida da utilizzare nelle loro diocesi44. La re-
dazione del testo fu affidata al cerimoniere pontificio Agostino Patrizi 
Piccolomini (ca. 1435-1495)45 e al suo collaboratore (che sarebbe diven-

42  J. Bölling, Das Papstzeremoniell der Renaissance, Texte – Musik – Performanz, 
Peter Lang, Frankfurkt am Main 2006, 21-22. 

43  Cfr. The libro cerimoniale of the Florentine Republic by Francesco Filarete and 
Angelo Manfidi, ed. R. Trexler, Droz, Genève 1978. Per iniziative analoghe in altre 
città italiane cfr. J. DeSilva, The Office of Ceremonies and Advancement in Curial 
Rome, 1466-1528, Brill, Leiden 2022, 7-8.

44  Il “Pontificalis Liber” di Agostino Patrizi Piccolomini e Giovanni Burcardo 
(1485), a cura di M. Sodi, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2006. Nel 
nostro testo utilizziamo il termine Pontificale anziché l’espressione Pontificalis Liber, 
scelta da Sodi nella sua edizione della fonte, perché il titolo Liber Pontificalis è usato 
di solito quando si parla delle vite dei papi medievali. Cfr. Liber Pontificalis. Texte, 
introduction et commentaire, vol. I-II, éd. L. Duchesne, E. Thorin, Paris 1886-1892.

45  Agostino Patrizi nacque da una nobile famiglia senese, i cui membri erano 
stretti collaboratori dei Piccolomini. Fu segretario personale di Pio II, e, dopo la mor-
te del pontefice, entrò a far parte dell’entourage del cardinale Francesco Todeschini 
Piccolomini. Nel 1466 fu nominato membro dell’Ufficio delle cerimonie, e a partire 
dal 1485 ne divenne il responsabile. Conservò questa carica fino al momento della 
sua rinuncia, presentata nel 1489. Dal 1484 e fino alla sua morte (avvenuta nel 1495) 
fu vescovo di Pienza. Per la sua biografia cfr. N.M. Helmy, Agostino Patrizi Piccolomi-
ni, DBI 81, 742; G. Chironi, La libreria dell’opera del duomo di Pienza e la biblioteca di 



– 27 –

introduzione introduzione

tato poi suo successore) Giovanni Burcardo (ca. 1450-1506)46. Il libro fu 
dato alle stampe nel 1485, ma la sua versione manoscritta circolava già 
prima tra i membri della curia47. Innocenzo VIII dovette essere soddisfat-
to del lavoro, giacché successivamente commissionò ai due cerimonieri 
un secondo libro, dedicato questa volta alle celebrazioni papali. L’opera 
(che qui indicheremo semplicemente come Caeremoniale) era intitolata 
Rituum ecclesiasticorum sive sacrarum cerimoniarum sacrosanctae Roma-
nae Ecclesiae libri tres, e conteneva le rubriche da osservare nelle ceri-
monie più importanti della corte pontificia, come, ad esempio, il concla-
ve, l’incoronazione papale, il concistoro, le diverse solennità dell’anno 
liturgico, ecc.48. Nel redigere il testo, Patrizi Piccolomini e Burcardo si 
richiamarono a rituali medievali e ai diari dei loro predecessori49. 

Agostino Patrizi, “Rivista liturgica” 94 (2007), 668-680; M. Sodi, Il contributo di Ago-
stino Patrizi Piccolomini e Giovanni Burcardo alla compilazione del Pontificale Roma-
num, “Rivista liturgica” 94 (2007), 459-472; DeSilva, The Office of Ceremonies, passim; 
J. Bölling, Zeremoniare als Experten des Papsthofes der Renaissance. Kompetenzen-
Karrieremuster-Konzepte, in Höfe und Experten. Relationen von Macht und Wissen in 
Mittelalter und Früher Neuzeit, hrsg. M. Füssel, A. Kuhle, M. Stolz, Vandenhoeck 
& Ruprecht, Göttingen 2018, 71-120 (in particolare 83-86 e 101-103); N. Staubach, 
‘Honor Dei’ oder ‘Bapsts Gepreng’? Die Reorganisation des Papstzeremoniells in der Re-
naissance, in Rom und das Reich vor der Reformation, hrsg. N. Staubach, Peter Lang, 
Frankfurt am Main 2004, 91-136 (in particolare 98-106).

46  Giovanni Burcardo nacque da una modesta famiglia alsaziana. Dopo gli studi, 
lavorò come scrivano per Johann Wegeraufft, vicario generale della diocesi di Stra-
sburgo. Accusato di aver falsificato alcuni documenti, lasciò l’incarico e si trasferì a 
Roma, dove, nel 1473, divenne ufficiale della curia. Nel 1483 entrò nell’Ufficio delle 
cerimonie, e a partire dal 1503 ne divenne il capo, carica che mantenne fino alla 
morte, avvenuta nel 1506. Nel 1503 fu inoltre nominato vescovo di Orte e di Civi-
ta Castellana. Per la sua biografia cfr. I. Walter, Johannes Burckard, DBI 15, 405-
408; J. Lesellier, Les méfaits du cérémonier Jean Burckard, “Mélanges d’archéologie 
d’historie” 44 (1927), 11-34; T. Daniels, Giovanni Burckardo e l’immagine dei curiali 
tedeschi a Roma nel primo Rinascimento, “Archivio della Società romana di storia 
patria” 136 (2013), 37-59; P. Paschini, A proposito di Giovanni Burckardo cerimoniere 
pontificio, “Archivio della Società romana di storia patria” 51 (1928), 33-59; DeSilva, 
The Office of Ceremonies, passim; Bölling, Zeremoniare als Experten, 86-92 e 104-107.    

47  DeSilva, The Office of Ceremonies, 150. 
48  L’oeuvre de Patrizi Piccolomini ou Le cérémonial papal de la première Renais-

sance, vol. I-II, éd. M. Dykmans, Biblioteca Apostolica Vaticana, Città del Vaticano 
1980-1982. 

49  Ibidem, vol. I, p. 30*.



– 28 –

introduzione

Anche dopo la stesura del Caeremoniale, commissionato e appro-
vato dal papa, i cerimonieri continuarono, però, ad usare anche altri 
libri analoghi, contenenti le descrizioni delle medesime cerimonie, 
e ne compilarono addirittura di nuovi. Nel suo diario, ad esempio, 
Burcardo parlava di un cerimoniale scritto di suo pugno (“manu mea 
scripto”)50. È da identificarsi, probabilmente, con l’Opus de caeremo-
niis curiae Romanae contenuto nel codice Vat. lat. 5633, custodito 
presso la Biblioteca Apostolica Vaticana. In esso troviamo, ad esem-
pio, le rubriche delle messe e dei vespri pontificali51. 

Intorno al 1505, Paride de Grassi (c. 1455-1528)52, che successe a 
Patrizi e a Burcardo nella carica di maestro delle cerimonie, decise 
di riscrivere il secondo libro del Caeremoniale, migliorando la de-
scrizione delle celebrazioni più importanti dell’anno liturgico. Con 
ciò egli intendeva trattare alcune questioni sfuggite ai suoi prede-
cessori, e porre fine alla confusione generata dalle diverse versioni 
del Caeremoniale che circolavano nella corte papale, e che contene-
vano rubriche diverse e talvolta anche contraddittorie. Il risultato 
del suo lavoro furono i Cerimonialium Regularum Supplementum 
et Additiones ad secundum illarum volumen (che qui chiameremo 
semplicemente Supplementum)53. Il testo, tuttora inedito, è conte-

50  Ibidem, vol. I, p. 78*.
51  Per la descrizione del codice cfr. G. Constant, Deux manuscrits de Burchard. 

Fragment du Diaire (1492-1496). Le Cérémonial, “Mélanges de l’école française de 
Rome” 22 (1902), 209-250 (in particolare 234-235).

52  Paride de Grassi apparteneva a una famiglia bolognese importante, ma non 
nobile. Alcuni suoi parenti riuscirono a diventare ufficiali della curia pontificia (suo 
zio Antonio era vescovo di Tivoli e uditore della Rota). Nel 1504 entrò nell’Ufficio 
delle cerimonie, e a partire dal 1513 ne divenne il capo. In questo stesso anno fu 
nominato vescovo di Pesaro. Per la sua biografia cfr. M. Ceresa, Paride Grassi, DBI 
58, 681-684; M. Dykmans, Paris de Grassi, p. I, “Ephemerides liturgicae” 96 (1982), 
407-482; p. II, 99 (1985), 383-417; p. III, 100 (1986), 270-333; J. DeSilva, The Absentee 
Bishop in Residence: Paris de’ Grassi, bishop of Pesaro 1513-1528, in Episcopal Reform 
and Politics in Early Modern Europe, ed. J. DeSilva, Truman State University Press, 
Kirksville 2012, 88-109; N. Minnich, Paride de Grassi’s Diary of the Fifth Lateran 
Council, “Annuarium Historiae Conciliorum” 14 (1982), 370-460; DeSilva, The Office 
of Ceremonies, passim; Bölling, Zeremoniare als Experten, 92-95 e 107-115; Stauba-
ch, ‘Honor Dei’ oder ‘Bapsts Gepreng’, 106-125.     

53  Dykmans, Paris de Grassi, p. I, 437-454; Bölling, Das Papstzeremoniell der 
Renaissance, 41-43.


