QUADERNI DI STORIA DELLA CHIESA

13

La collana «Quaderni di Storia della Chiesa» (QSC) vuole essere un’occasio-
ne di dialogo fra studiosi e istituzioni. Il Dipartimento di Storia della Chiesa
dell’Universita della Santa Croce promuove contributi che favoriscano una
sincera sensibilita culturale per la storia. Cosi si intende avviare ad una com-
prensione del presente attraverso le esperienze e gli eventi del passato di cui
I’'uomo, nel suo tentativo di ricerca dei valori e della fede, é stato nelle varie
epoche protagonista.



I edizione 2025

© Copyright 2025 — Edizioni Santa Croce s.r.l.
Via Sabotino, 2/A — 00195 Roma
Tel. (39) 06 45493637
info@edusc.it
www.edizionisantacroce.it

ISBN 979-12-5482-431-3



Fukasz Zak

CORPUS CHRISTI
ET VICARIUS CHRISTI

I papi rinascimentali e I’eucaristia

EDUSC 2025



Alla famiglia Janik



INDICE

SIGLE E ABBREVIAZIONTI ....vovitivetiereneereeseneesiseseesesseseesessesesessesensesessessesessessssessessssessesssessssenses 9

RINGRAZIAMENTT ....cvitiieietieeteeteeeteeeteetetetesseseseseseesessesaesessesessessesessesessessesassessesensesessensesens 11

INTRODUZIONE ...ocvitietietieeeeeteeteete et et et et eetseteeseeseensessetesseeseessessensensessesseessensensensensesseeseeneensenns 13

1. I1 COTPUS CRFISHiuueureueeeeeeeeeiceeieineieiseseise e tstiseiseiseaseseesseae et iseans 14

2. TL VICATIUS CRFISE ettt sttt sttt st ss st s s nsns 20

IR T (03 315 NSO 25

I libri contenenti rubriche: i cerimoniali, gli ordines e i tractati.. .26

1 diari dei MAESITT CETIMONIETL ...ttt ess s aensns 32

I commenti @lla [IEUTGIA ..o seeen 37

4. La Struttura del LIDIO c...c.ceeoiieeeeieeceeece ettt 40
Caritoro I

LA DEVOZIONE EUCARISTICA NELL'EUROPA E NELLA ROMA TARDOMEDIEVALI ............ 45

1. I1 CONLESLO EUIOPEO....euvereenreereermracrreraeteeetseisetstisessessesseasessesesaseaessessesessessesessasesnessesncs 45

2. I1 CONEESLO FOIMAINO.......eieeeeiiieeeteece ettt ettt sttt erene st ssneansns 56

PARTE I

VICARIUS CHRISTI ET CORPUS DOMINI

Caritoro II

L’ ARRIVO DELLA FESTA DEL CORPUS DOMINI ALLA CORTE PONTIFICIA ......ccovermrmncrmnnee 67
1. II calendario liturgico della curia papale.........ccoocvcrveninenineneeeeeeecerenennes 68
2. T MESSAl PONTITICH. cvurvurerrereeieriee ettt e 75
3. La PrediCaZziOne .......cccuveueueueicieicireeirtieieieieiseete et cie ettt 86
4. Le prime processioni PONtIfiCIE ........ceveueerurreeireereereereineeseeseteeesees e eseens 92

Carrtoro III

I COrRPUS DOMINTI E L'IDEA DELLA CROCIATA (VITERBO 1462)......coovvvveerreerirennnrenennnnes 97
1. Il contesto storico ed ecclesiale ........oiomnniieininicreirieeeeee s 97
2. L’allestimento della CErimOnia ......cccovuieueieieeeieiniieieieiesieiseseessssseseseesssssesesseses 102
3. Tra Roma, Gerusalemme € VIEEIDO .....coooovveioeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeetee et 107
4. Rodrigo Borgia: co-regista della festa?........ocvecneecnenecncneeeeneneceneenennennee 117

5.11 tableau vivant di Rodrigo Borgia........ccceueuercinencineneninenineneeneeeeneeeenaenne 129



INDICE

CariToro IV

IL CORPUS DOMINI E I CAMBIAMENTI DEL MONDO CURIALE .....cotumrencrrenmeceenmeceennenen: 141
1. I papi organizzatori della festa del Corpus DOmini ........c.oeceeeerenseneereeneeneineenee 143
L’allestimento delle SIrAde ..........wecneeeneeeereeeerenecneneeseineeeiseneseseiseseseinenaens 143

I preparativi della ProCesSiONe..........mnireererenerereseiseesees s 146

I primi vespri e gli ultimi Preparativi ..........ecoroneonereosesineeese e 153

L PTOCESSIONE ...ttt 155

LA MESSA ... 165
2.1 papi come arbitri nei conflitti di precedenza ..........cooeeoeeeeoeeeeneeneeneenenenereens 168
L’assegnazione dei posti in cappella: i primi VeSPri .......eoeeveeeeeeneeneesereenerneens 169

Le liti tra i ceti curiali: la ProCeSSIONE...........cocveveureereeriereereerineesieeeeee s 173

ParTEII

VICARIUS CHRISTI HOSTIAM OFFERENS

CarrTOoLO V
IL PAPA: CELEBRANTE O PARTECIPANTE ALLA MESSA?......ccoiiiimiiiiniiriiniicnesnnenissnennnens 199
1. I papi come celebranti della messa tra Trecento e Quattrocento:
UNO SGUATAO A’ INSIEIME «...cuuveiimircireieeeireireireiret ettt nae 199
Gli elenchi dei giorni in cui il papa doveva celebrare la messa.......................... 199
La frequenza delle messe presiedute dal pontefice
tra il Trecento € il QUAIITOCENEO. ......c.ceuveuneereureereintireistiseiseiseiseieeseeae e aseiseans 204
2.1 papi rinascimentali e la frequenza delle messe ........cccoveeveeceeiencncnenenenns 208
I pontificato di Niccolo V: la fine della liturgia pastorale? ... 208

I papi come celebranti tra il XV e il XVI secolo

CarrToLo VI
UN PAPA PERFETTO: OSSERVATORE O CELEBRANTE DELLA LITURGIA? ......cccoovvrinevnnnnns 215
1. Il modello di papa esemplare e la frequenza delle celebrazioni liturgiche.... 215
2. La frequenza delle celebrazioni eucaristiche
nel basso Medioevo: alcuni €SEIMPI ......c.ocueveeeueeneereeneereieeieeienseieeesesessessensens
3. La teologia sacramentaria di Niccolo V ....

Carrtoro VII
CRISTO ASSISO SUL TRONO OVVERO LA MESSA CELEBRATA IN PRESENZA DEL PAPA.......239
1. Lo svolgimento della celebrazione...........ocecveereureeeieicineeneineeneineineneeseeseeseisceenaes
2. Elementi chiave della LHEUrgia ......ccoooveeeeeceieicieieecnenenescncsceneisesseeeeseeeenaenne
T EFORO oottt e e
L VESEi DIATCRE € TOSSE......cueeeeeieiiireiseisentineiseiseseie ettt
Le preghiere ad CIrCUIUIM .......c.cucuiinciiircinccncrcrci e
3. La percezione della messa in praesentia pontificis




INDICE

CarriToro VIII

IL CULTO EUCARISTICO E LE DINAMICHE DEL PAPATO RINASCIMENTALE ......ccvcurermncen. 273
1. I rapporto tra i papi e il collegio cardinalizio

nella seconda meta del Quattrocento: un quadro generale..........ccccoeeeuviuneunanee. 274

2. La liturgia come riflesso delle tensioni tra i papi e il collegio cardinalizio ........ 279

L0 SciSMA A’ OCCIAONLE ........cconeeeirevevirevereireeeirereeseine et eneseie s ssesisenens 279

La seconda metd del XV SECOI0..........oceeereueeerereerenecreineeseineneeisesneseseaneseseinensens 288

La liturgia come rappresentazione visiva dei concetti politico-teologici........... 305

3.1l Santissimo Sacramento negli spostamenti dei pontefici .......cccocuveeveureereereenee 310

4. CONCIUSIONE ..oceieriiricicieiei ittt 319

CariToro IX

UN NUOVO APPROCCIO AL CULTO EUCARISTICO NELLA CORTE PAPALE? ......cccoevevevnne. 321
1. La devozione eucaristica e la devotio moderng ..............veeeeeeevevveerennnn. 322

2. Una devotio moderna eucharistica in Italia?
11 caso dei canonici regolari lateranensi a Venezia.........c.oeceeeeeeeveeneeneeneeneeneenees 326
3. Paride de Grassi: Un inNOVALOTE? ..........coeiieeereeieieeeeeeceeereeeeeereseee oo eresessesesesens 332
CONCLUSIONT.....viuveteireneerieresreseseseeseseseesessesessessesesseseesessesesessesessessesessesesessesensessesessesensessesens 337
BIBLIOGRAFTIA ..ottt ettt ettt ve s s et eb s eba s eseesessessesessesssensesensessesensesensn 343
INDICE DEI NOMI ...ouiiitiiieietiieeereieteetetetesteeesesaesessessesessessesessesessessesassessesessessesessesessessesensan 385






ASM
BAV
BNF
CCCM
CCSL
CP

DBI

EP

IDL

IERS
LdM
LN

LP

MANSI
MGH
RIS
RIS?

SIGLE E ABBREVIAZIONI

SIGLE E ABBREVIAZIONI

Archivio Apostolico Vaticano

Archivio di Stato di Mantova

Biblioteca Apostolica Vaticana

Bibliothéque nationale de France

Corpus Christianorum Continuatio Mediaevalis
Corpus Christianorum Series Latina

LecérémonialpapaldelafinduMoyenAgedlaRenaissance,ed. M.DYKMANS,
vol. I-IV, Institut historique belge de Rome, Bruxelles 1977-1985

Dizionario biografico degli italiani, Istituto dell’Enciclopedia Italiana,
Roma 1960-

Enciclopedia dei Papi, vol. I-111, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, Roma
2000

Incunabula in Dutch libraries, ed. G. van Thienen, vol. I-II, Nieuwkoop
1983

Indice delle edizioni romane a stampa 1467-1500
Lexikon des Mittelalters, vol. I-X, Miinchen-Zurich 1980-1999

Johannis Burckardi Liber notarum ab anno MCCCCLXXXIII usque ad
annum MDVI, vol. I-1I, RIS? 32.1-2, a cura di E. CELANT, S. Lapi, Citta di
Castello 1907-1942

Il “Pontificalis Liber” di Agostino Patrizi Piccolomini e Giovanni Bur-
cardo (1485), a cura di M. Sopi, Libreria Editrice Vaticana, Citta del
Vaticano 2006

Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio
Monumenta Germaniae Historica
Rerum Italicarum Scriptores (edizione muratoriana), 1723-1752

Rerum Italicarum Scriptores (edizione Carducci-Fiorini), 1900-1975






RINGRAZIAMENTI

Questo libro non sarebbe stato possibile senza ’aiuto di tante persone il cui sostegno
¢ stato per me fondamentale. Il mio piu sentito ringraziamento va innanzitutto agli
studiosi con cui ho potuto condividere i primi risultati delle mie ricerche, e che mi
hanno offerto i loro preziosi commenti e le loro sagge considerazioni. Ringrazio in
particolare Luis Martinez Ferrer, Alvaro Fernandez de Cérdova Miralles, Isabella
Iannuzzi e Vicente Pons Alds. Un grazie speciale voglio rivolgere ad Alessandra
Bartolomei Romagnoli per 'attenta lettura del libro e per le sue osservazioni, che
mi hanno aiutato a strutturare il testo e a evitare tanti errori. La mia gratitudine
va inoltre alla Facolta di Teologia della Pontificia Universita della Santa Croce, e
soprattutto all’ex decano Philip Goyret, al decano Giulio Maspero, e al direttore del
Dipartimento di Storia della Chiesa Jerénimo Leal.

La mia decisione di studiare il rapporto papi-eucaristia e nata dalla lettura dei
libri dello storico italiano Agostino Paravicini Bagliani, che ho conosciuto personal-
mente soltanto di recente, ma che considero un maestro impareggiabile.

La maggior parte delle mie ricerche si e svolta nel difficile periodo della pan-
demia di Covid 19, durante il quale 'accesso agli archivi e alle biblioteche era for-
temente limitato. Non posso quindi non ringraziare per la loro disponibilita e cor-
tesia i tanti autori che hanno agevolato il mio lavoro inviandomi testi e materiali
fondamentali per il mio studio. Il mio grazie in particolare va a Nerida Newbigin
(University of Sydney), a Maureen C. Miller (University of California Berkeley), a
Craig Wright (Yale University), a Claudia Mértl (Ludwig-Maximilians-Universitat
Minchen), a Giorgio Vespignani (Universita di Bologna), a Agnieszka Bartoszewicz
(Uniwersytet Warszawski) e a Fabrizio Nevola (University of Exeter).

La stessa disponibilita e gentilezza ho trovato nel personale delle biblioteche
e degli archivi che ho consultato. Non posso dunque esimermi dal ringraziare tutto
lo staff delle biblioteche della Pontificia Universita della Santa Croce, della Ponti-
ficia Universita Gregoriana, del Deutsches Historisches Institut in Rom, dell’Ecole
Francaise de Rome, del Det Norske Institutt i Roma, del Koninklijk Nederlands In-
stituut Rome, del Pontificio Istituto Orientale, dell’Accademia Nazionale dei Lincei
e Corsiniana, dell’Istituto storico italiano per il Medioevo, dell'Uniwersytet Kardy-
nala Stefana Wyszynskiego di Varsavia, e del Seminario Maggiore della Diocesi di
Varsavia Praga. Un sincero ringraziamento va anche al personale della Biblioteca
Apostolica Vaticana, della Biblioteca Hertziana, della Biblioteca Valenciana Nico-
lau Primitiu, dell’Archivio Apostolico Vaticano, dell’Archivio di Stato di Mantova e
dell’Archivio di Stato di Roma.



Se ho potuto portare a compimento questa mia ricerca € stato grazie alla borsa
di studio offertami dalla famiglia Janik tramite la Fundacja Rzymskiego Centrum
Akademickiego (FURCA), che mi ha garantito il necessario supporto materiale. Non
trovo parole sufficienti per esprimere la mia profonda gratitudine ai miei benefattori
per la loro straordinaria generosita e per la fiducia che hanno riposto in me.

In questi miei ultimi anni di studio, il cui frutto & questo libro, tante persone
mi hanno dimostrato la loro vicinanza e amicizia. Voglio quindi rivolgere un rin-
graziamento speciale ai miei genitori, ai sacerdoti della parrocchia di San Patrizio a
Varsavia-Praga, ai miei amici e a tutti coloro che mi hanno offerto il loro sostegno:
senza la loro presenza e il loro supporto non sarei mai stato in grado di portare a
termine le mie ricerche.

Un sincero grazie, infine, va alla dottoressa Loretta Sanna e alla dottoressa Wil-
ma Peruzzi per la revisione linguistica del testo.



INTRODUZIONE

L’11 giugno del 1495, giorno del Corpus Domini, papa Alessandro
VIincontro a Perugia la mistica italiana Colomba di Rieti. L’episodio
ci ¢ stato tramandato da Sebastiano Angeli, confessore della santa, e
autore di un’opera agiografica a lei dedicata':

A quil tempo la Sua Santita uno di era disceso a la ciesa de Sancto Pietro al
quale retornando gimmo alegramenti inscontro e pregammo la Sua Beati-
tudine suplicimente che se dignasse celebrare la festa del Corpo de Cristo
secondo la consuetudine de la nostra cita in esso permagnifico tempio de
Dio cioe nella ciesa de Sancto Domenico che noi cultivamo e la Sua Beatu-
dine clementissimamente acepto. E intrando in ciesa deliber6 de parlare a
essa vergine de Christo in choro [Colomba di Rieti] (...). Ma quando el papa
la dimando de certe cose piu ardue, un’altra volta ando in extasi e rimase
recta como de pietra. Unde stupefacto ipso summo antiste comminatoria-
mente a me indixi: ‘Habbie guardia, patre, che io so el papa e referisceme
de quista cio che ne sai e la pura veritade’. Io era pocho de lunga ingino-
chione, respuse: ‘Beatissimo Patre, io so certamente che tu sei Christo e io
dico la veritade’.

Quando il papa gli chiese di rendere testimonianza sulla sua peni-
tente, Angeli giuro di dire la verita: non poteva fare altrimenti, del
resto, perché era di fronte al pontefice, in cui egli vedeva la perso-
nificazione di Cristo. Come si evince chiaramente dalla sua risposta
(“Io so certamente che tu sei Christo”), il domenicano era certo
della presenza di Gesu non soltanto nell’ostia consacrata, venerata
soprattutto nel giorno del Corpus Domini, ma anche nel vescovo
di Roma. Il Figlio di Dio, secondo lui, era incarnato nel suo vicario

! Cfr. G. CASAGRANDE, P. MoNAccHIA, Colomba da Rieti di fronte ad Alessandro
VI, in Roma di fronte all’Europa al tempo di Alessandro VI. Atti del Convegno, Citta
del Vaticano-Roma, 1-4 dicembre 1999, vol. II1, a cura di M. CHIABO, S. MADDALO, M.
MigLio, A M. OL1va, Direzione Generale degli Archivi, Roma 2001, 917-960.

2 Legenda volgare di Colomba di Rieti, a cura di G. CASAGRANDE, M.L. CIANI-
NI P1EROTTI, Centro italiano di studi sull’alto Medioevo, Spoleto 2002, 154-155. Cfr.
M.G. Bistont COLANGELL La presenza di Alessandro VI a Perugia, in Alessandro VI e
lo Stato della Chiesa. Atti del Convegno, Perugia, 13-15 marzo 2000, a cura di C. FrRova,
M.G. N1co OrTtaviANI, Roma nel Rinascimento, Roma 2003, 255-264.

- 13 -



INTRODUZIONE

sulla terra tanto quanto lo era nell’eucaristia. Tra il Corpus Christi
e il vicarius Christi esisteva dunque un legame stretto e intrinseco.
In questo libro ripercorreremo proprio la storia di questo partico-
larissimo legame.

1. It Corpus CHRISTI

Riguardo alla prima componente del “binomio”, il Corpus Christi,
va detto che alla devozione eucaristica medievale sono state dedi-
cate numerose ricerche, in cui sono stati analizzati diversi aspetti
del culto, quali, ad esempio, la presenza reale di Gesu nel pane e
nel vino (con i relativi dibattiti, soprattutto sulla questione della
transustanziazione)’, la frequenza della comunione®, i miracoli eu-
caristici® e le varie forme di venerazione dell’ostia consacrata da
parte dei fedeli®. Grande interesse tra gli studiosi ha suscitato la
festa del Corpus Domini, il cui momento culminante era la proces-
sione eucaristica, che riuniva 'intera comuinita cittadina (o par-
rocchiale)’. Per lo studio di questa solennita, che divenne in breve
tempo uno degli eventi piu importanti dell’anno liturgico, ¢ ancora
fondamentale la monografia di Miri Rubin Corpus Christi. The Eu-
charist in Late Medieval Culture, in cui 'autrice prende in esame le
diverse dimensioni della celebrazione: religiosa, sociale, politica,
culturale, economica, ecc.®. Sulla scia della studiosa britannica (che
si € concentrata soprattutto sulle fonti inglesi), molti autori hanno

* Cfr. A Companion to the Eucharist in the Middle Ages, ed. 1.C. LEvy, G. MAacy, K.
VAN AUSDALL, Brill, Leiden 2012.

* Su questo tema restano tuttora fondamentali gli studi di Peter Browe Die

Verehrung der Eucharistie im Mittelalter, Hueber, Miinchen 1933; IpEM, Die hdufige
Kommunion im Mittelalter, Regensbergsche Verlagsbuchhandlung, Miinster 1938;
IpeMm, Die Pflichtkommunion im Mittelalter, Regensberg, Miinster 1940.

> Cfr. P. BROWE, Die eucharistischen Wunder des Mittelalters, Miller, Breslau 1938.

¢ Cfr. C. Z1ka, Hosts, processions and pilgrimages: controlling the sacred in fif-

teenth-century Germany, “Past and Present” 118 (1988), 25-64; J. Bossy, The Mass as a
Social Institution 1200-1700, “Past and Present” 100 (1983), 29-61.

7 Per una riflessione sulle processioni cfr. L. MARIN, Une mise en signification de
Pespace social: manifestation, cortége, défilé, procession. Notes sémiotiques, “Sociologie
du Sud-Est” 37-38 (1983), 13-27.

8 M. RuBIN, Corpus Christi. The Eucharist in Late Medieval Culture, Cambridge
University Press, Cambridge 1991.

- 14 -



INTRODUZIONE

ricostruito la storia delle processioni eucaristiche in diverse citta
europee e americane’.

Sorprende, pero, che, nonostante ’attenzione riservata dagli stu-
diosi alla festa del Corpus Christi, siano pochi i saggi dedicati alla ce-
lebrazione di questa solennita nella Roma del XV secolo. Al di la del
preziosissimo studio di Maria Antonietta Visceglia (che abbraccia, in
realta, un piu ampio arco di tempo, che va dal XV al XVIII secolo), e
di alcuni brevi testi frammentari sparsi qua e la'’, mancano ad oggi
sia una monografia specifica sulla storia della festa eucaristica nella
Citta Eterna, sia un testo sulle diverse forme di devozione al Santis-
simo Sacramento presenti a Roma tra il XV e il XVI secolo'. Con

’*  Molti studi sulle processioni medievali del Corpus Domini sono citati da N.

CoULET, Processions et jeux de la Féte-Dieu en Occident (XIV*-XV* siécle), in Pratiques
de Ueucharistie dans les Eglises d’Orient et d’Occident (Antiquité et Moyen Age), vol. 1,
éd. N. BEriou, B. Caseau, D. Ricaux, Institut d’Etudes Augustiniennes, Paris 2009,
497-518. Qui ci limitiamo a riportare soltanto qualche esempio (altri studi saranno
citati piu avanti). Per la Germania cfr. P. BROWE, Die Entstehung der Sakramentspro-
zessionen, “Bonner Zeitschrift fiir Theologie und Seelsorge” 8 (1931), 97-117; su alcu-
ne citta italiane cfr. C. BERNARDI, Tra Cesare e Dio. Il Corpus Domini delle repubbliche
di Genova e Venezia (secolo XVI-XVII), in Images, cultes, liturgies. Les connotations
politiques du message religieux, éd. P. VENTRONE, L. GAFFURI, Editions de la Sorbon-
ne, Paris 2014, 273-292; N. NEWBIGIN, Imposing presence: the Celebration of Corpus
Domini in the fifteenth-century Florence, in Performance, Drama and Spectacle in the
Medieval City. Essays in honour of Alan Hindley, ed. C. EMERsON, A.P. TUDOR, M.
LoNGTIN, Peetres, Louvain, Paris, Walpole 2010, 87-109; M. IsrRaELs, Altars on the
street: the wool guild, the Carmelites and the feast of Corpus Domini in Siena (1356-
1456), “Renaissance Studies” 20/2 (2006), 180-200; M.A. VISCEGLIA, Rituali religiosi e
gerarchie politiche in Napoli in eta moderna, in Fra storia e storiografia. Scritti in onore
di Pasquale Villani, a cura di P. MACRY, A. MASSAFRA, Il Mulino, Bologna 1994, 587-
620; per la Polonia cfr. H. ZAREMSKA, Procesje Bozego Ciata w Krakowie w XIV-XVI
wieku, in Kultura elitarna a kultura masowa w Polsce poznego Sredniowiecza, red. B.
GEREMEK, Ossolineum, Wroclaw 1978, 25-40; per la Nuova Spagna cfr. C. DEAN, Inka
Bodies and the Body of Christ. Corpus Christi in Colonial Cuzco, Peru, Duke Universi-
ty Press, Durham, London 1999; S. GRUZINSKI, La Féte-Dieu a México, in Le corps de
Dieu en Fétes, éd. A. MoLiNiE, Cerf, Paris 1996, 137-158.

1 Cfr. RJ. INGERsoLL, The Ritual Use of Public Space in Renaissance Rome (tesi di
dottorato, University of California), Berkeley 1985, 139-170.

' Cfr. M.A. VIsCEGLIA, Tra liturgia e politica: il Corpus Domini a Roma (XV-X-
VIII secolo), in Kaiserhof und Papsthof 16.-18. Jahrhundert, hrsg. R. BOseL, G. KLIN-
GENSTEIN, A. KOLLER, Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften,
Wien 2006, 147-172.

- 15 -



INTRODUZIONE

questo libro cercheremo di colmare, almeno in parte, questa lacuna
storiografica.

A partire dalla meta del XV secolo, la processione romana del
Corpus Domini divenne monopolio dei papi, che la spostarono in
Vaticano e la inclusero nel calendario celebrativo della corte pontifi-
cia. Oltre ad essere un evento liturgico, la festa eucaristica entro cosi a
far parte del complicato rituale della curia. Nella nostra ricerca, quin-
di, terremo conto delle interrelazioni pluridimensionali tra devozione
e cerimoniale, esistenti nelle celebrazioni della solennita eucaristica.

I rituali religiosi e civili, che facevano parte della vita quotidiana
di quasi tutte le comunita dell’Europa rinascimentale, sono gia stati
oggetto di numerosi studi'®. Taluni storici hanno individuato e pro-
posto alcuni criteri metodologici da seguire nelle ricerche sui rituali
cinque e seicenteschi’, e Edward Muir, nel suo famoso libro sui riti
civici della Venezia rinascimentale, ha stilato un interessante elenco
di fattori ed elementi di cui deve tener conto chi voglia approfon-
dire questo campo di indagine': il tempo (la collocazione dei riti
all'interno dell’anno liturgico e civile delle comunita), lo spazio (il
raporto tra la celebrazione e i luoghi pitl importanti della topografia
urbana), i cambiamenti del cerimoniale lungo la storia, ’eventuale
secolarizzazione dei riti (che Muir, concordando con le osservazioni
di Donald Weinstein, descrive come “the transfer of the scene of reli-
gious ritual from reserved monastic or ecclesiastical space to public,
civic space (...) and the religious legitimation of formely worldly and

2 Per la relativa bibliografia si veda H. WATANABE-O’KELLY, A. SIMONS, Festi-
vals and Cerimonies. A Bibliography of Works Relating to Court, Civic and Religious
Festivals in Europe 1500-1800, Mansell, London-New York 2000. Cfr. anche Court fes-
tivals of the European Renaissance. Art, Politics and Performance, ed. J. MULRYNE, E.
GOLDRING, Ashgate, Aldershot 2002; Europa Triumphans. Court and Civic Festivals in
Early Modern Europe, ed. J. MULRYNE, H. WATANABE-O’KELLY, M. SHEWING, Ashgate,
Aldershot 2004; E. MUIR, Ritual in Early Modern Europe, Cambridge University Press,
Cambridge 1997; R. STRONG, Art and Power. Renaissance Festivals 1450-1650, Univer-
sity of California Press, Berkeley-Los Angeles 1984.

3 Alle loro osservazioni vanno aggiunte quelle formulate dai sociologi: cfr. C.M.
BELL, Ritual Theory, Ritual Practice, Oxford University Press, New York 1992; EADEM,
Ritual: Perspectives and Dimensions, Oxford University Press, New York 1997; D.I.
KRETZER, Ritual, Politics and Power, Yale University Press, New Haven-London 1988.

" E. Mulr, Civic Ritual in Renaissance Venice, Princeton University Press,
Princeton 1981, 6-7.

- 16 -



INTRODUZIONE

temporal activities and institutions”"), la legislazione che ne regolava
lo svolgimento, i messaggi che gli organizzatori delle celebrazioni vo-
levano trasmettere attraverso i rituali, e, infine, il ruolo svolto in esse
dai diversi ceti sociali, dalle istituzioni, dalle varie associazioni religio-
se e civili e dalle autorita.

Al fattori indicati da Muir alcuni studiosi ne hanno aggiunti altri,
come ad esempio la ricezione dei riti da parte dei partecipanti (che
variava secondo la loro posizione sociale e il loro background intel-
lettuale)’® e la contestualizzazione delle celebrazioni (benché i rituali
ufficiali fossero caratterizzati da una certa continuita e stabilita, infatti,
alcuni loro elementi cambiavano secondo il contesto politico ed eccle-
siastico in cui li si celebrava)'’. Molti autori, inoltre, hanno rilevato che
spesso la celebrazione di un rito si trasformava in un vero e proprio
spettacolo in cui, attraverso un linguaggio simbolico ed elementi visivi
e musicali, si trasmettevano concetti e messaggi di varia natura'.

Tutti gli aspetti citati sono stati analizzati e approfonditi da diversi
storici del rituale pontificio’. Nel nostro libro seguiremo soprattutto la

5 D. WEINSTEIN, Critical Issues in the Study of Civic Religion in Renaissance

Florence, in The Pursuit of Holiness in Late Medieval and Renaissance Religion, ed. C.
TRINKAUS, H.A. OBERMAN, Brill, Leiden 1974, 265-269 (in particolare 266-267).

¢ P. Buc, The Dangers of Ritual. Between Early Medieval Texts and Social Scientif-
ic Theory, Princeton University Press, Princeton-Oxford, 2001, 249-250.

7 D. CANNADINE, The Context, Performance and Meaning of Ritual. The British
Monarchy and the Invention of Tradition 1820-1977, in The Invention of Tradition, ed.
E. HoBsBawm, T. RANGER, Cambridge University Press, Cambridge 1983, 101-164; P.
BURKE, The Historical Anthropology of Early Modern Italy. Essays on Perception and
Communication, Cambridge University Press, Cambridge 1987, 168-182.

8 Cfr. R. GRIMES, Performance Theory and the Study of Ritual, “New Approaches
to Study of Religion” 2 (2004), 112-121; G. BRowN, Theorizing Ritual as Performance.
Explorations of Ritual Indeterminacy, “Journal of Ritual Studies” 17 (2003), 3-18;]J.C. AL-
EXANDER, Cultural Pragmatics. Social Performance Between Ritual and Strategy, “Socio-
logical Theory” 22 (2004), 527-573; J. EXARCHOS, Liturgy, Society and Politics: Liturgical
Performance and Codification in the High Middle Ages, Matthiesen Verlag, Husum 2021.

1 La bibliografia al riguardo e vastissima. Ci limitiamo quindi a citare soltanto

le opere piu importanti: B. SCHIMMELPFENNIG, Die Zeremonienbiicher der Romischen
Kurie im Mittelalter, Niemeyer, Tuibingen 1973; A. PARAVICINI BAGLIANT, Il corpo del
papa, Einaudi, Torino 1994; Cérémonial et rituel a Rome (XVI-XIX¢ siécle), a cura di
M.A. VisciGLia, C. Brick, Ecole Francaise de Rome, Rome 1997; M.A. VISCEGLIA,
La citta rituale. Roma e le sue cerimonie in etd moderna, Viella, Roma 2002; EADEM,
Morte e elezione del papa. Norme, riti, conflitti. L’eta moderna, Viella, Roma 2013; M.

-17 -



INTRODUZIONE

via tracciata da Agostino Paravicini Bagliani, che, nei suoi brillanti
studi sul papato medievale, ha sempre tenuto conto delle molteplici
dimensioni della liturgia. Muovendo da una solida critica delle fonti,
ma giovandosi anche di strumenti sviluppati nell’ambito della ricer-
ca antropologica®, lo studioso italiano ¢ giunto alla conclusione che
il rituale pontificio era una sintesi creativa di numerosi elementi
(movimento, immagine, parola, suono e spazio), una vera e propria
“rappresentazione performativa” che doveva destare impressione
nei partecipanti e trasmettere loro un chiaro messaggio religioso,
ideologico e politico.

Osservando che, tra le cerimonie pontificie, la celebrazione eu-
caristica rivestiva indiscutibilmente un ruolo primario, Paravicini ha
sottolineato la necessita di condurre indagini accurate proprio sul rap-
porto papi-eucaristia: “dall’ambito cerimoniale mi pare si possa ap-
profondire, da un certo periodo in poi e per lunghi secoli, ben al di la
del Medioevo, un aspetto particolarissimo del legame tra eucaristia e
papato”™. Muovendo dall’intuizione dello storico italiano, in questo
studio analizzeremo alcuni aspetti, a nostro avviso fondamentali, della
relazione tra i papi rinascimentali e ’eucaristia®; cercheremo di capire
quali elementi del culto eucaristico fossero presenti alla corte ponti-
ficia in eta rinascimentale, se e come in quel periodo la devozione al

ScHRAVEN, Roma Theatrum Mundi: Festivals and Processions in the Ritual City, in A
Companion to Early Modern Rome, 1492-1692, ed. P.M. JoNEs, B. WiscH, S. Drrcu-
FIELD, Brill, Leiden 2019, 247-265; Le cérémonial papal de la fin du Moyen Age a la
Renaissance, éd. M. DYkMaNs, vol. I-IV, Institut historique belge de Rome, Rome -
Bruxelles 1977-1985.

% Per le ricerche condotte da Paravicini Bagliani con un approccio storico-an-

tropologico, cfr. A. PARAVICINI BAGLIANI, Le Chiavi e la Tiara. Immagini e simboli del
papato medievale, Viella, Roma 2005; IDEM, Le monde symbolique de la papauté. Corps,
gestes, images d’Innocent III a Boniface VIII, Simel. Edizioni del Galuzzo, Firenze 2020;
IDEM, Morte ed elezione dei papi. Norme, riti e conflitti. Il Medioevo, Viella, Roma 2013.

2t A. PARAVICINI BAGLIANT, I papi del Duecento e Eucaristia. Liturgia e cerimonia-

lita, in Il Corpus Domini. Teologia, antropologia e politica, a cura di L. ANDREANTI, A. Pa-
RAVICINI BAGLiANT, Sismel. Edizioni del Galluzzo, Firenze 2015, 3-21 (in particolare 3).

22 11 rapporto tra il papato e la celebrazione eucaristica nell’alto Medioevo &

analizzato in J.F. RomaNo, Liturgy and Society in Early Medieval Rome, Routledge,
London-New York 2016. L’interessante studio di Romano ¢ stato per noi molto sti-
molante: cercheremo di seguire il suo approccio metodologico, escludendo, pero, i
riferimenti alle ricerche biologiche, che 'autore predilige.

- 18 -



INTRODUZIONE

Santissimo Sacramento rientrasse nei programmi teologici e politici
del papato, e quali dinamiche della vita curiale ed ecclesiastica si ri-
flettessero nella celebrazione del Corpus Christi. Prenderemo quindi
in esame il cerimoniale pontificio non soltanto in quanto manifesta-
zione della sovranita papale, ma anche come atto di devozione e di fede,
come spettacolo in cui i colori, gli effetti sonori, i gesti, gli allestimenti
scenici e le processioni coinvolgevano fortemente i partecipanti®, e, in-
fine, come spiraglio da cui intravedere la complessa realta del papato
rinascimentale.

Nella nostra ricerca dovremo talvolta confrontarci con il concetto di
“secolarizzazione della liturgia” (o del rituale), usato da alcuni storici. Lo
si trova, come si € visto, nel citato libro di Muir sui riti civici veneziani, in
cui autore vi ricorre per indicare il passaggio di alcuni riti liturgici dal
contesto puramente religioso a quello civico. Lo stesso termine & usato
da Paolo Prodi in riferimento ai cambiamenti verificatisi nel cerimonia-
le pontificio, che nella seconda meta del XV secolo, secondo lo storico
bolognese, avrebbe perso la sua dimensione pastorale per trasformarsi
essenzialmente in una manifestazione della sovranita papale®.

Ma il termine “secolarizzazione” € stato spesso applicato dagli stu-
diosi anche a diversi cambiamenti storici verificatisi nei secoli (non
soltanto, quindi, a quelli che interessarono il rituale pontificio). Lo si
¢ usato, ad esempio, in riferimento al mutato concetto di potere, che,
secondo alcuni autori, nelle societa premoderne era fortemente legato
alla religione, mentre in eta moderna avrebbe perso la sua “componente
sovrannaturale”, per diventare prettamente secolare®. Molto usato nella
storiografia degli anni in cui Muir e Prodi scrivevano le loro monografie,
il concetto di secolarizzazione € stato pero messo in discussione anche

B Cfr. Step by Step Towards the Sacred. Ritual, Movement and Visual Culture in
the Middle Ages, ed. M.F. LESAK, S. ROSENBERGOVA, V. TvRzNiKOVA, Viella-Masaryk
University, Roma-Brno 2020.

# P. Propl, Il sovrano pontefice. Un corpo e due anime: la monarchia papale nella
prima eta moderna, Il Mulino, Bologna 1992, 92.

% Questo concetto, usato da Prodi per descrivere i cambiamenti avvenuti nell’i-
deologia pontificia sullo scorcio del Medioevo, € stato pero criticato da alcuni studio-
si: cfr. D. FENLON, The Papal Prince. One body, two souls: the papal monarchy in early
modern Europe, “Scottish Journal of Theology” 44 (1991), 120-127; S. DITSCHFIELD, In
search of local knowledge. Rewriting early modern Italian religious history, “Cristia-
nesimo nella storia” 19 (1998), 255-296.

- 19 -



INTRODUZIONE

da tanti autori che in precedenza ne avevano sostenuto la validita (ad
esempio, da Peter Berger)®. Diversi studiosi di storia della religiosita tar-
domedievale e moderna ritengono che occorra abbandonarlo definitiva-
mente, in quanto inadatto a spiegare il passaggio dal mondo medievale
a quello moderno?.

In ambito liturgico, a nostro avviso, il suo uso ¢ ancora piu discutibile.
Nel Rinascimento, i riti religiosi e quelli civili erano ancora inscindibil-
mente legati e costantemente interconnessi tra loro: i riti profani influen-
zavano la liturgia cattolica, e a loro volta le cerimonie religiose ispiravano
il rituale civile. La “secolarizzazione” delle celebrazioni ecclesiastiche e
la “sacralizzazione” dei riti non religiosi procedevano di pari passo, e il
passaggio delle idee dal sacro al profano e viceversa era cosi frequente e
comune da rendere talvolta impossibile distinguere nettamente tra le due
realta®. Per spiegare i cambiamenti del rituale della corte pontificia del
XV secolo, occorre quindi, a nostro avviso, rinunciare al paradigma della
secolarizzazione, e ricorrere ad altri strumenti di indagine e interpretativi.

2. IL vicARius CHRISTI

Oggetto principale del nostro studio sara il Corpus Christi venerato dal
vicarius Christi. Nel Quattrocento (anche se ovviamente é stato formulato
molto prima, e ha conservato la sua validita anche dopo il Rinascimento)
uno degli elementi fondamentali della teologia del papato era il concetto
della rappresentanza di Cristo®, secondo cui il papa é il vicarius Christi, e
fa le sue veci sulla terra. Nell’epoca del conciliarismo, quando la suprema

% Cfr. D. REAVES, Peter Berger and the Rise and Fall of the Theory of Seculariza-
tion, “Denison Journal of Religion” 11/3 (2012), 11-19.

77 Cfr. A. WaLsHAM, Migrations of the Holy: Explaining Religious Change in Medi-
eval and Early Modern Europe, “Journal of Medieval and Early Modern Studies” 44/2
(2014), 241-280.

% Cfr. S. BErTELLL Il corpo del re: sacralita del potere nell’Europa medievale e

moderna, Ponte delle Grazie, Firenze 1990.

» L’idea della “rappresentanza” (Stellvertretung), assai presente nel Medioevo,

€ stata oggetto di studi anche in tempi molto recenti: cfr., ad esempio, HW. GOE-
1z, Vice und vicarius. “Stellvertreter” in der Wahrnehmung des lateinischen Friih- und
Hochmittelalters, in Stellvertretung im Mittelalter. Konzepte, Personen und Zeichen im
interkulturellen Vergleich, hrsg. C. Zey, Jan Thorbecke Verlag, Ostfildern 2023, 153-
209. Sul papato cfr. J. BoLLiNG, Symbolische Formen pdpstlicher Stellvertretung, in
Stellvertretung im Mittelalter, 121-151.

- 20 -



INTRODUZIONE

autorita papale era spesso messa in discussione, i sostenitori della plenitu-
do potestatis pontificia facevano leva proprio su questa nozione™.

Nel XV secolo il titolo di vicario di Cristo era usato in diversi con-
testi. I canonisti, sostenitori del primato papale (Pietro di Ancarano,
Antonio di Budrio, Giovanni di Imola, Francesco Zabarella), vi ricor-
revano, ad esempio, per spiegare cosa fosse la potestas vicaria che con-
sentiva al papa di sciogliere i matrimoni, di concedere dispense, ecc.>.
Essi ritenevano che il potere del pontefice, soprattutto quello sacra-
mentale, avesse la sua fonte nel legame intrinseco tra lui e Dio, e che le
decisioni papali riguardo alla vita della Chiesa dovessero considerarsi
come prese da Cristo stesso: “Quod factum est a papa, ut vicario Dei,
interpretatur factum a solo Deo; et quae gesta per vicarium, videntur
gesta per dominum™,

Sul concetto di vicarius Christi fondavano spesso le loro argomen-
tazioni anche teologi filo papali come Tommaso Walden, Giovanni
Torquemada, Agostino Favaroni, Domenico di San Severino, Galgano
Borghese e Gabriel Biel. Quest’ultimo, ad esempio, sottolineava che il
solo e unico capo della Chiesa ¢ Cristo, che ¢ la fonte di tutti i carismi,
di tutte le grazie e di tutti i doni*, e affermava che soltanto lui vivifica
e anima le membra del suo corpo mistico*. Il papa, invece, in quanto

% Cfr. FR. ERKENS, Kaiser und Papst als Stellverter Gottes, in Stellvertretung im

Mittelalter, 27-71 (in particolare 47-52).

31 M. MACCARRONE, Il papa “Vicarius Christi”. Storia del titolo papale, Fac. Theol.
Pont. Athenaei Lateranensis, Roma 1952, 235-240.

2 E una formula di Antonio di Budrio (+ 1408), che sara poi ripresa da numerosi
canonisti. Cfr. ANTONIO DI BUDRIO, Super Decretales commentarii, vol. I, Venetiis 1578,
154 r. Su Antonio di Budrio cfr. L. PRospocimi, Antonio da Budrio, DBI 3, 541-542.

3 Su Biel cfr. G. Faix, Gabriel Biel und die Briider vom Gemeinsamen Leben:

Quellen und Untersuchungen zu Verfassung und Selbstverstandnis des Oberdeutschen
Generalkapitels, Mohr, Tibingen 1999; D. METZ, Gabriel Biel und die Mystik, Steiner,
Stuttgart 2001; W. ErRNsT, Gott und Mensch am Vorabend der Reformation: eine Unter-
suchung zur Moralphilosophie und -Theologie bei Gabriel Biel, St. Benno, Leipzig 1972;
H.A. OBERMAN, The Harvest of Medieval Theology: Gabriel Biel and Late Medieval
Nominalism, Harvard University Press, London 1963; M.L. Picascia, Un occamista
quattrocentesco: Gabriel Biel, La Nuova Italia Editrice, Firenze 1979.

3 “Preterea Christus caput est ecclesiae principale et primarium, in se omnia dona

et gratiarum charismata continens, et propria virtute et auctoritate membra vivificans,
ac motum et sensus spirituals influens”. Gabrielis Biel Canonis Missae Expositio, vol. 1,
ed. H.A. OBERMAN, WJ. COURTENAY, Franz Steiner Verlag, Wiesbaden 1963, 220.

- 21 -



INTRODUZIONE

“caput est ecclesiae secundarium, ministeriale et vicarium”, non ¢é la
fonte, ma il canale attraverso cui Gesu trasmette la sua grazia. La Chie-
sa, quindi, osservava il teologo tedesco, non ¢é bicefala, ma ha “unum
caput”, che agisce “per papam tanquam per vicarium et vicem suam”.
Biel riteneva che il pontefice rappresentasse Dio esattamente come un
governatore rappresenta il re o un coadiutore rappresenta il vescovo.
Sottolineava che, alla morte di un papa, la Chiesa non diventa acefala
o vedova, perché il suo capo e sposo vive in eterno, e ricordava che,
anche se le qualita morali di un pontefice difettassero, la grazia di Cri-
sto non cesserebbe di effondersi su di essa, perché il papa ¢ soltanto il
tramite, e non l'origine della grazia.

Nel XV secolo il titolo di vicarius Christi era usato spesso anche
nei documenti ufficiali della Chiesa. Lo si trova, ad esempio, nei de-
creti emanati dal Concilio di Firenze. Nella bolla Laetentur coeli (pro-
mulgata il 6 luglio 1439), con cui fu ripristinata 'unione tra la Chiesa
romana e la Chiesa orientale, I'’espressione compare nella parte dedi-
cata al primato papale, in cui si sottolineava il legame particolare che
intercorre tra il vescovo di Roma e Cristo:

Definiamo inoltre che la santa Sede apostolica e il romano pontefice hanno il
primato su tutto 'universo; che lo stesso romano pontefice é il successore del
beato Pietro principe degli apostoli, € autentico vicario di Cristo, capo di tutta
la Chiesa, padre e dottore di tutti i cristiani; che nostro signore Gesu Cristo
ha trasmesso a lui, nella persona del beato Pietro, il pieno potere di pascere,

reggere e governare la Chiesa universale, come ¢ attestato anche negli atti dei
concili ecumenici e nei sacri canoni®.

Oltre che successore di Pietro, il papa era dunque definito dai padri
conciliari anche “verus Christi vicarius”. Con l'aggettivo “verus” si
distingueva il titolo pontificio dalle attribuzioni parallele spettanti ai
vescovi o all'imperatore (lo si aggiungeva gia prima del Concilio fio-
rentino, come attesta, ad esempio, I'uso che ne faceva Giovanni da

% “Item deffinimus sanctam apostolicam sedem et Romanum pontificem in uni-

versum orbem tenere primatum et ipsum pontificem Romanum successorem esse
beati Petri principis apostolorum et verum Christi vicarium totiusque ecclesie caput
et omnium christianorum patrem ac doctorem existere, et ipsi in beato Petro pa-
scendi, regendi ac gubernandi universalem ecclesiam a domino nostro Iesu Christo
plenam potestatem traditam esse, quemadmodum etiam in gestis oecumenicorum
conciliorum et in sacris canonibus continetur”. Conciliorum Oecumenicorum Decreta,
a cura di H. JEDIN, trad. G. ALBERIGO, EDB, Bologna 1991, 528.

- 22 -



INTRODUZIONE

Ragusa)®*. Nel decreto si sottolineava soprattutto che il fondamento
del primato pontificio su tutta la terra e Cristo, e che il papa esercita il
suo potere universale proprio in quanto vicarius Christi.

Questo titolo era usato nei loro discorsi anche dagli stessi ponte-
fici, che, per descrivere la loro missione nella Chiesa, facevano leva
proprio sul vicariato di Cristo. Nei suoi Commentarii, ad esempio, Pio
I1, parlando della dignita pontificia (sua e dei suoi predecessori), uso le
espressioni vicarius Christi, vicarius Dei, vicarius lesu Christi e vicarius
Salvatoris, per ben 48 volte, mentre soltanto 5 volte ricorse al titolo di
successor beati Petri. Come egli stesso ammise nel terzo libro del suo
diario, questo suo sottolineare il proprio legame con il Salvatore ave-
va un forte intento “apologetico”. Piccolomini, infatti, ribadiva la sua
funzione di vicarius Christi soprattutto quando qualcuno metteva in
dubbio la sua suprema autorita nella Chiesa:

Si era gia da tempo infiltrata nella Chiesa di Dio un’usanza pericolosa contro
le censure del pontefice romano. Coloro che venivano giudicati colpevoli e
condannati da una sentenza apostolica si appellavano al futuro Concilio e in
questo modo si sottraevano al giudizio della Prima Sede. Facevano appello a
un giudice che non esisteva e davano al pontefice romano un superiore che
invece non si puo trovare su questa terra; e mentre non consentivano appello

alcuno contro le proprie sentenze, permettevano che ci si appellasse contro
quelle del vicario di Cristo”.

Il concetto di vicarius Christi trovava espressione anche nel cerimonia-
le pontificio. Da Giovanni Burcardo (il cui diario ha rappresentato una
delle fonti piti importanti per la nostra ricerca), sappiamo che di nor-
ma, nella vita quotidiana della corte papale, ci si rivolgeva al pontefice
con gli stessi due titoli usati dal Concilio di Firenze nel testo citato, os-
sia “vero vicario di Cristo” e “successore di san Pietro”. Il cerimoniere
li metteva in rilievo soprattutto quando riferiva di visite di monarchi
o di legati dei re, che si recavano a Roma per prestare obbedienza al

%  MACCARRONE, Il papa “Vicarius Christi”, 253-254.

% “Irrepserat iam pridem in Ecclesia Dei exitialis consuetudo adversus Ro-

mani pontifices censuras. Victi nam damnatique apostolica sententia ad futurum
Concilium appellabant, atque ita Primae Sedis iudicium eludebant. Appellabant
iudicem qui non erat et superiorem Romano praesuli dabant qui non invenitur in
terris: et cum ipsi a suis sententiis appellari non sinerent, a Christi vicario appe-
llandum esse consentiebant”. P1o II, I commentarii, vol. I, a cura di L. ToTARO,
Adelphi, Milano 1984 634-635.

- 23 -



INTRODUZIONE

papa. Nel maggio del 1486, ad esempio, quando alla corte papale giun-
se una delegazione del re di Polonia Casimiro IV Jagellone, guidata dal
vescovo di Przemys$l Jan di Targowisko, Burcardo scrisse: “oratores
regis Polonie prestiterunt nomine regis sui ss. d. n. pape obedientiam
debitam, asserentes Cazimirum, Polonie regem, profiteri Innocentium
VIII verum Christi vicarium successorem Petri”*®. Lo stesso cerimo-
niere, inoltre, affermava di essere stato consultato da Alessandro VI
quando, alla fine del 1494, in circostanze del tutto diverse, giunse a
Roma il re di Francia Carlo VIIL. Non sapendo come accogliere il so-
vrano, che peraltro costituiva una grave minaccia per il papato, il pon-
tefice convoco Burcardo per chiedergli consiglio:
Gli ho risposto che si trattava di un caso eccezionale, non previsto dal cerimo-
niale, e che quindi Sua Santita avrebbe potuto decidere come voleva; a meno
che ci si volesse comportare come se il re avesse fatto ingresso per la prima
volta nell’'Urbe. Quest’idea € piaciuta a Sua Santita. Le ho allora esposto il
programma predisposto per 'ingresso del re che il Pontefice ha integralmen-
te approvato aggiungendo quanto segue. Dopo che il re gli avesse baciato il
piede, la mano e la bocca, il presidente del parlamento di Parigi doveva tenere

un breve discorso nel quale il re lo riconosceva per vero vicario di Cristo e
successore di Pietro e gli giurava obbedienza®.

Come dimostrano i testi citati, soprattutto quelli scritti alla corte pon-
tificia, il concetto del vicariato di Cristo era fondamentale per legitti-
mare la suprema autorita dei papi, che veniva espressa direttamente
mediante la titolatura e nei documenti ufficiali, ma anche indiretta-
mente attraverso la celebrazione e le immagini®.

Nel nostro studio mostreremo come tale concetto fosse comunica-
to attraverso il culto eucaristico. La fede nella presenza reale di Gesu

® LNI, 155.

% “(...) respondi Sanctitati sue actum hujusmodi singularem esse extra ceremonias
in eo observandas, quod Sanctitas sua statuerit, nisi vellemus illud peragere comodo ac
si rex primum veniret in Urbem: placuit Sanctitati sue ita esse agendum: recitavi tum
ordinem in adventum regis ad Urbem datum, qui Sanctitati sue in omni parte placuit:
hoc addito, quod, per regem pede, manu et ore pontificis osculatis, jussimus presidens
parlamenti Parisiensis nomine regis brevem orationem faciat, per quam rex ipsum
pontificem verum Xpi vicarium, Petri successorem recognoscat ipsique veram obe-
dientiam prestet”. Ibidem, 567 (traduzione italiana: GiovaANNI BURCARDO, Alla corte dei
cinque papi. Diario 1483-1506, a cura di L. BiaNcHI, Longanesi & C., Milano 1988, 219).

“  Cfr. Imago papae. Le pape en image du Moyen Age a ['époque contemporaine,

dir. C. D’ALBERTO, Campisano, Roma 2020.



INTRODUZIONE

nelle specie consacrate e la convinzione che il papa fosse il vicario di
Cristo avevano un fondamento analogo. Si riteneva che Cristo fosse
realmente presente nel romano pontefice, cosi come lo e nell’eu-
caristia. E benché la sua presenza nel papa non fosse sacramentale
ma spirituale, la si rendeva percepibile e riconoscibile mediante gli
strumenti di autopresentazione usati dai pontefici.

Protagonisti del nostro studio saranno soprattutto i papi della
seconda meta del XV secolo, ossia del periodo che segui i grandi
concili quattrocenteschi, ma precedente alla riforma protestante,
con cui si riaprirono i dibattiti teologici sulla presenza reale di Gesu
nell’eucaristia. Parleremo, quindi, di papi “rinascimentali” o “tar-
domedievali”, pur essendo consapevoli che tali termini non sono
del tutto corretti. Benché la nostra ricerca sia incentrata principal-
mente sul periodo che va dal pontificato di Niccolo V a quello di
Alessandro VI, toccheremo inevitabilmente anche i regni dei papi
avignonesi, dei papi dello Scisma d’Occidente e dei papi del primo
Cinquecento, perché i fenomeni da noi studiati ebbero lunga durata,
e non possono circoscriversi in un arco di tempo rigidamente deli-
mitato. La scelta del periodo, peraltro, non ¢ legata soltanto alla fase
di transizione in cui il papato si trovava in quell’epoca, ma anche
alla disponibilita di fonti che ci consentono di ricostruire con una
discreta attendibilita la presenza e la celebrazione del culto eucari-
stico alla corte pontificia.

3. LE FONTI

Tra le diverse fonti risalenti al XV e al XVI secolo, abbiamo privi-
legiato soprattutto quelle prodotte all’interno dell’Ufficio dei ceri-
monieri pontifici, che, nella seconda meta del Quattrocento e nei
primi decenni del Cinquecento, scrissero un considerevole nume-
ro di testi*. Analizzando gli scritti dei cerimonieri rinascimentali,
lo studioso tedesco Jorg Bolling ne ha proposto una classificazione
in tre tipologie: i rituali, contenenti le rubriche da osservare nelle
celebrazioni e nelle cerimonie della corte papale, i diari tenuti dai

# Per un’introduzione alle fonti prodotte nel Rinascimento dall’Ufficio dei ceri-
monieri, cfr. L. Zak, Vademecum delle fonti scritte nell’ambito dell’Ufficio delle ceri-
monie pontificie a cavallo tra il XV e il XVI secolo, “Anuario de Historia de la Iglesia”
32 (2023), 375-398.

- 25—



INTRODUZIONE

cerimonieri e i trattati liturgici, in cui si spiegava il significato sim-
bolico dei riti*.

I libri contenenti rubriche: i cerimoniali, gli ordines e i tractati

La redazione dei testi del primo gruppo riflette la tendenza, diffusa in
Italia nella seconda meta del Quattrocento, a codificare le norme dei
rituali, e a raccoglierle in libri contenenti le descrizioni delle diverse
cerimonie, sia religiose che civili, e le relative indicazioni da seguire. A
titolo esemplificativo, nel 1470 le autorita municipali di Firenze affida-
rono a Francesco Filarete il compito di redigere il Libro del cerimoniale,
che avrebbe rappresentato il testo di riferimento per 'organizzazione
delle piu importanti cerimonie della vita cittadina®.

Sulla stessa linea, negli anni '80 del XV secolo, Innocenzo VIII
commissiono il Pontificale (1485), in cui furono riportate le rubriche
delle piu solenni cerimonie dell’anno liturgico presiedute dal vescovo,
nonché alcune preghiere da recitare durante i riti. Con cio il papa in-
tese offrire ai prelati una guida da utilizzare nelle loro diocesi*. La re-
dazione del testo fu affidata al cerimoniere pontificio Agostino Patrizi
Piccolomini (ca. 1435-1495)* e al suo collaboratore (che sarebbe diven-

2 J. BOLLING, Das Papstzeremoniell der Renaissance, Texte — Musik — Performanz,
Peter Lang, Frankfurkt am Main 2006, 21-22.

# Cfr. The libro cerimoniale of the Florentine Republic by Francesco Filarete and

Angelo Manfidi, ed. R. TREXLER, Droz, Genéve 1978. Per iniziative analoghe in altre
citta italiane cfr. J. DESiLvA, The Office of Ceremonies and Advancement in Curial
Rome, 1466-1528, Brill, Leiden 2022, 7-8.

“ Il “Pontificalis Liber” di Agostino Patrizi Piccolomini e Giovanni Burcardo

(1485), a cura di M. Sobi, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2006. Nel
nostro testo utilizziamo il termine Pontificale anziché 'espressione Pontificalis Liber,
scelta da Sodi nella sua edizione della fonte, perché il titolo Liber Pontificalis & usato
di solito quando si parla delle vite dei papi medievali. Cfr. Liber Pontificalis. Texte,
introduction et commentaire, vol. I-II, éd. L. DucHESNE, E. Thorin, Paris 1886-1892.

#  Agostino Patrizi nacque da una nobile famiglia senese, i cui membri erano

stretti collaboratori dei Piccolomini. Fu segretario personale di Pio II, e, dopo la mor-
te del pontefice, entro a far parte dell’entourage del cardinale Francesco Todeschini
Piccolomini. Nel 1466 fu nominato membro dell’Ufficio delle cerimonie, e a partire
dal 1485 ne divenne il responsabile. Conservo questa carica fino al momento della
sua rinuncia, presentata nel 1489. Dal 1484 e fino alla sua morte (avvenuta nel 1495)
fu vescovo di Pienza. Per la sua biografia cfr. N.M. HELmy, Agostino Patrizi Piccolomi-
ni, DBI 81, 742; G. CHIRONT, La libreria dell’opera del duomo di Pienza e la biblioteca di

- 26 —



INTRODUZIONE

tato poi suo successore) Giovanni Burcardo (ca. 1450-1506)*. 11 libro fu
dato alle stampe nel 1485, ma la sua versione manoscritta circolava gia
prima tra i membri della curia”’. Innocenzo VIII dovette essere soddisfat-
to del lavoro, giacché successivamente commissiono ai due cerimonieri
un secondo libro, dedicato questa volta alle celebrazioni papali. L’opera
(che qui indicheremo semplicemente come Caeremoniale) era intitolata
Rituum ecclesiasticorum sive sacrarum cerimoniarum sacrosanctae Roma-
nae Ecclesiae libri tres, e conteneva le rubriche da osservare nelle ceri-
monie piu importanti della corte pontificia, come, ad esempio, il concla-
ve, 'incoronazione papale, il concistoro, le diverse solennita dell’anno
liturgico, ecc.. Nel redigere il testo, Patrizi Piccolomini e Burcardo si
richiamarono a rituali medievali e ai diari dei loro predecessori®.

Agostino Patrizi, “Rivista liturgica” 94 (2007), 668-680; M. Sopu, Il contributo di Ago-
stino Patrizi Piccolomini e Giovanni Burcardo alla compilazione del Pontificale Roma-
num, “Rivista liturgica” 94 (2007), 459-472; DESILVA, The Office of Ceremonies, passim;
J. BOLLING, Zeremoniare als Experten des Papsthofes der Renaissance. Kompetenzen-
Karrieremuster-Konzepte, in Hofe und Experten. Relationen von Macht und Wissen in
Mittelalter und Frither Neuzeit, hrsg. M. FssgL, A. KUuHLE, M. Storz, Vandenhoeck
& Ruprecht, Géttingen 2018, 71-120 (in particolare 83-86 e 101-103); N. STAUBACH,
‘Honor Dei’ oder ‘Bapsts Gepreng’? Die Reorganisation des Papstzeremoniells in der Re-
naissance, in Rom und das Reich vor der Reformation, hrsg. N. STAUBACH, Peter Lang,
Frankfurt am Main 2004, 91-136 (in particolare 98-106).

% Giovanni Burcardo nacque da una modesta famiglia alsaziana. Dopo gli studi,

lavord come scrivano per Johann Wegeraufft, vicario generale della diocesi di Stra-
sburgo. Accusato di aver falsificato alcuni documenti, lascio I'incarico e si trasferi a
Roma, dove, nel 1473, divenne ufficiale della curia. Nel 1483 entro nell’Ufficio delle
cerimonie, e a partire dal 1503 ne divenne il capo, carica che mantenne fino alla
morte, avvenuta nel 1506. Nel 1503 fu inoltre nominato vescovo di Orte e di Civi-
ta Castellana. Per la sua biografia cfr. I. WALTER, Johannes Burckard, DBI 15, 405-
408; J. LESELLIER, Les méfaits du cérémonier Jean Burckard, “Mélanges d’archéologie
d’historie” 44 (1927), 11-34; T. DANIELS, Giovanni Burckardo e I'immagine dei curiali
tedeschi a Roma nel primo Rinascimento, “Archivio della Societa romana di storia
patria” 136 (2013), 37-59; P. PAscHINI, A proposito di Giovanni Burckardo cerimoniere
pontificio, “Archivio della Societd romana di storia patria” 51 (1928), 33-59; DESILVA,
The Office of Ceremonies, passim; BOLLING, Zeremoniare als Experten, 86-92 e 104-107.
47 DESILVA, The Office of Ceremonies, 150.

% L’oeuvre de Patrizi Piccolomini ou Le cérémonial papal de la premiére Renais-

sance, vol. I-II, éd. M. DYkmANs, Biblioteca Apostolica Vaticana, Citta del Vaticano
1980-1982.

¥ Ibidem, vol. 1, p. 30'.

- 27 -



INTRODUZIONE

Anche dopo la stesura del Caeremoniale, commissionato e appro-
vato dal papa, i cerimonieri continuarono, pero, ad usare anche altri
libri analoghi, contenenti le descrizioni delle medesime cerimonie,
e ne compilarono addirittura di nuovi. Nel suo diario, ad esempio,
Burcardo parlava di un cerimoniale scritto di suo pugno (“manu mea
scripto”)”. E da identificarsi, probabilmente, con I'Opus de caeremo-
niis curiae Romanae contenuto nel codice Vat. lat. 5633, custodito
presso la Biblioteca Apostolica Vaticana. In esso troviamo, ad esem-
pio, le rubriche delle messe e dei vespri pontificali®.

Intorno al 1505, Paride de Grassi (c. 1455-1528)°%, che successe a
Patrizi e a Burcardo nella carica di maestro delle cerimonie, decise
di riscrivere il secondo libro del Caeremoniale, migliorando la de-
scrizione delle celebrazioni piti importanti dell’anno liturgico. Con
cio egli intendeva trattare alcune questioni sfuggite ai suoi prede-
cessori, e porre fine alla confusione generata dalle diverse versioni
del Caeremoniale che circolavano nella corte papale, e che contene-
vano rubriche diverse e talvolta anche contraddittorie. Il risultato
del suo lavoro furono i Cerimonialium Regularum Supplementum
et Additiones ad secundum illarum volumen (che qui chiameremo
semplicemente Supplementum)®. 1l testo, tuttora inedito, ¢ conte-

50 Ibidem, vol. L, p. 78".

51 Per la descrizione del codice cfr. G. CONSTANT, Deux manuscrits de Burchard.

Fragment du Diaire (1492-1496). Le Cérémonial, “Mélanges de ’école francaise de
Rome” 22 (1902), 209-250 (in particolare 234-235).

*2  Paride de Grassi apparteneva a una famiglia bolognese importante, ma non

nobile. Alcuni suoi parenti riuscirono a diventare ufficiali della curia pontificia (suo
zio Antonio era vescovo di Tivoli e uditore della Rota). Nel 1504 entro nell’Ufficio
delle cerimonie, e a partire dal 1513 ne divenne il capo. In questo stesso anno fu
nominato vescovo di Pesaro. Per la sua biografia cfr. M. CEREsa, Paride Grassi, DBI
58, 681-684; M. DYKMANS, Paris de Grassi, p. I, “Ephemerides liturgicae” 96 (1982),
407-482; p. I1, 99 (1985), 383-417; p. 111, 100 (1986), 270-333; J. DESILVA, The Absentee
Bishop in Residence: Paris de’ Grassi, bishop of Pesaro 1513-1528, in Episcopal Reform
and Politics in Early Modern Europe, ed. J. DESILVA, Truman State University Press,
Kirksville 2012, 88-109; N. MINNICH, Paride de Grassi’s Diary of the Fifth Lateran
Council, “Annuarium Historiae Conciliorum” 14 (1982), 370-460; DESILVA, The Office
of Ceremonies, passim; BOLLING, Zeremoniare als Experten, 92-95 e 107-115; STAUBA-
cH, Honor Dei’ oder ‘Bapsts Gepreng’, 106-125.

> DYKMANS, Paris de Grassi, p. 1, 437-454; BOLLING, Das Papstzeremoniell der
Renaissance, 41-43.

- 28 —



